
Stefano Berni

Emanuele Castrucci

HUME E LA PROPRIETÀ

WORKING PAPER 43

2002



2

I Working Papers del Dipartimento di Scienze Storiche, Giuridiche, Politiche e 

Sociali dell’Università degli Studi di Siena mirano a promuovere la circolazione 

dei risultati, anche intermedi, delle attività di ricerca svolte nell’ambito del Dipar-

timento

Comitato di redazione: Mario Ascheri, Maurizio Cotta, Maurizio Degl’Innocenti

Cura tipografi ca e stampa: Roberto Bartali, Silvio Pucci



3

AVVERTENZA

Gli scritti che seguono costituiscono un tentativo di approfondimento 

critico del problema fi losofi co-politico della proprietà nella rifl essione di 

David Hume, collegato all’attività seminariale della Cattedra di Filosofi a 

del diritto della Facoltà di Giurisprudenza dell’Università di Siena nel 

corso dell’a.a. 2001-2002. La seconda parte ha invece carattere documen-

tario, riportando alcuni tra i testi humiani cui viene fatto più diretto e 

frequente riferimento in questi stessi scritti.

S.B. - E.C.



LA PROPRIETÀ IN HUME TRA NATURA E GIUSTIZIA
        

di Stefano Berni

   
    

Il concetto di proprietà è discusso principalmente da Hume all’interno 

del Trattato sulla natura umana e successivamente nella Ricerca sui principi 

della morale.

Nel Trattato, la proprietà è connessa alla giustizia, che a sua volta trova 

una base stabile all’interno di un ragionamento sulla natura e sulle passioni 

umane. Infatti, Hume scrive che la morale «si fonda sul piacere e dolore», 

quasi che essa sia «fondata sulla natura»1. L’umiltà e l’orgoglio sono pas-

sioni derivanti dalla natura umana, «ma sebbene abbiano per loro causa 

naturale e più immediata la qualità della nostra mente e del nostro corpo, 

e cioè l’io, l’esperienza ci dice che vi sono molti altri oggetti», per esempio 

la proprietà. «Essa è la relazione che è considerata più stretta delle altre e 

che fra tutte è quella che più facilmente suscita la passione dell’orgoglio»2.

Come scrive Eugenio Lecaldano, «Hume non ha dubbi nel sostenere 

che ogni conclusione morale deve dipendere dalla conoscenza della natura 

umana»3. Per Hume non si dà una natura prima della morale ma «l’evi-

denza naturale e quella morale si cementano perfettamente insieme e costi-

tuiscono un’unica catena di argomentazioni»4. Gli individui sono spinti 

‘naturalmente’ a formare la società in base a un interesse; in questo caso 

«possiamo osservare al massimo grado questa congiunzione di debolezza e 

bisogno… Solo con la società l’uomo è in grado di supplire alle sue man-

1 D. H, Trattato sulla natura umana, Bari, Laterza, 1982, p. 310.
2 Ivi, p. 325.
3 E. L, Hume e la nascita dell’etica contemporanea, Bari, Laterza, 1991, p. 

7. Lecaldano mostra assai bene la connessione tra natura e morale volendo dimostrare 

che Hume si propone di elaborare una scienza della natura umana sulla base della teoria 

newtoniana. In questo senso l’autore demolisce la pretesa dei fi losofi  analitici novecente-

schi di aver ricavato la legge di Hume da Hume stesso. La teorizzazione della fallacia natu-

ralistica sarebbe insomma attribuita a Hume, ma come mostra il nostro contributo, egli 

l’avrebbe violata frequentemente. si veda anche sull’argomento il recente S. M, 

Passioni e artifi cio, Milano, Angeli, 1999.
4 D. H, Trattato, cit., p. 426.



5

canze… Quando ciascun individuo lavora per conto suo e solo per sé, la 

sua forza è troppo piccola per realizzare un lavoro apprezzabile… Con 

l’unione delle forze il nostro potere si accresce; con le diff erenze dei com-

piti le nostre capacità aumentano; e con l’aiuto reciproco siamo meno 

esposti al caso e alle disgrazie. È proprio in questo supplemento di forze, 

capacità e sicurezza che risiedono i vantaggi della società»5. 

Vi sarebbero allora nell’uomo, secondo Hume, alcune condizioni natu-

rali interne che lo spingono alla formazione della società: il naturale appe-

tito sessuale e l’egoismo. Ma si darebbero anche  condizioni esterne: 

«La soddisfazione interna della nostra mente, i vantaggi esterni del nostro 

corpo e il godimento di quei beni che abbiamo acquistato con il nostro buon 

lavoro e la nostra buona sorte. Siamo perfettamente sicuri nel godimento dei 

beni del primo tipo. Quelli del secondo possono esserci sottratti, ma non pos-

sono essere di nessun vantaggio per colui che li toglie. Soltanto gli ultimi sono 

soggetti tanto alla violenza altrui quanto alla possibilità di passare da una persona 

a un’altra senza subire nessuna perdita o alterazione; e nello stesso tempo non 

esiste una quantità di questi beni suffi  ciente a soddisfare i bisogni e i desideri di 

tutti»6.

Da ciò consegue per Hume che proprio nelle condizioni esterne del 

terzo tipo, la proprietà, risiedono i maggiori problemi con gli altri. Perché 

«una volta che ci siamo accorti come il principale motivo di turbamento 

nella società sorga da quei beni che chiamiamo esterni e dal loro con-

tinuo e instabile passare da una persona all’altra, dobbiamo cercare un 

rimedio ponendo questi beni, per quanto è possibile, sullo stesso piano 

dei vantaggi fi sici e costanti della mente e del corpo. Ciò non si può fare 

altrimenti che mediante una convenzione tra tutti i membri della società, 

e cioè quella di conferire stabilità dei beni esterni e lasciare che ognuno 

goda in pace di tutto ciò che riesca ad acquisire casualmente o con il suo 

lavoro»7.

    Da queste poche parole di Hume si evince che in primo luogo egli 

5 Op. cit., p. 513.
6 Ivi, p. 515.
7 Ivi, p. 517.



6

non rifi uta una natura umana; rifi uta semmai che vi sia stato temporal-

mente qualcosa prima della società. Semplicemente rifi uta la costruzione 

logico-ipotetica di Hobbes secondo cui vi sarebbe stato un mondo natu-

rale, e accetta invece la teoria aristotelica concependo l’uomo come un 

essere sociale per natura. Diversamente da Hobbes, che scorpora la natura 

dalla morale e dalla ragione, Hume permane ancora entro una logica ari-

stotelica. Non a caso, anche la distinzione dei beni risale alla Politica di 

Aristotele e così ovviamente l’importanza assegnata alla proprietà.

In secondo luogo, Hume riduce la giustizia al solo problema della pro-

prietà. Infi ne egli non propone una giustizia distributiva, dato che la con-

venzione mira a ristabilire piuttosto delle convinzioni e delle abitudini già 

consolidate e non è tesa a ridistribuire i beni in conformità a certe norme 

nuove. Essendo una convenzione, sarebbe da chiedere a Hume perché 

non si possa convenire di formare leggi nuove o di ridistribuire i beni. 

A giudizio del fi losofo scozzese, però, è «nel mio interesse lasciare ad un 

altro il possesso dei suoi beni, purché agisca nello stesso modo nei miei 

confronti»8. Tuttavia, si può ribadire che tale rispetto della proprietà del-

l’altro, che vorrebbe fondare un’etica normativa su un’etica strumentale 

e utilitaristica, vale quando entrambi abbiano una proprietà. Fra proprie-

tari può valere la regola che se tu non mi rubi il cavallo io non ti rubo il 

carro, ma in una logica asimmetrica in cui uno ha e l’altro non ha il ragio-

namento di Hume cade. Nel caso di una logica asimmetrica varrebbe la 

sola forza.

Eppure l’idea sociale di Hume si regge su questa ipotesi: «Due uomini 

che spingono una barca a forza di remi lo fanno in virtù di un accordo o 

di una convenzione, sebbene essi non si siano dati alcuna promessa reci-

proca»9.

Hume sembra considerare soltanto chi «ha raggiunto la stabilità dei 

beni che possiede…dopo di che sorgono immediatamente le idee di giu-

stizia e di ingiustizia, così come quelle di proprietà, diritto, obbligo». Egli 

non ha in mente un tipo di società in cui la proprietà sia estesa più o 

8 Ibidem.
9 Ivi, p. 518.



7

meno a tutti;  intende la giustizia come qualcosa che regola la società 

dei proprietari e considera coloro che non possiedono niente come al di 

fuori, per principio, dal governo sociale. Se tutti avessero raggiunto una 

condizione suffi  ciente di possesso, la cooperazione prevista da Hume si 

realizzerebbe facilmente. Ognuno avrebbe interesse a «remare», a richie-

dere protezione, scambio, reciprocità della giustizia. La situazione si 

farebbe ben più complessa se nella società permanessero dei non-posses-

sori. Essi sicuramente non sarebbero disposti ad osservare le regole sociali 

che proteggono i proprietari.  Invece, per Hume, sembra quasi che la sola 

forza dell’abitudine e dei sentimenti dovrebbe bastare ai non possessori 

per non ‘desiderare’ la proprietà dei possessori.

Dalla natura umana scaturisce la proprietà, e dalla proprietà la giusti-

zia. Quest’ultima interviene per formalizzare regole che erano già state 

stabilite tacitamente dalla consuetudine e dalla convenzione. Altrimenti, 

per tornare all’esempio della barca, sulla stessa base dell’egoismo naturale, 

Hume avrebbe dovuto ammettere che se non si fosse ottenuta una stabi-

lità dei beni, uno avrebbe potuto rifi utarsi di remare. Sarebbe fondamen-

tale dunque che nella società vi fosse una stabilità dei beni e che questi 

fossero ben distribuiti a tutti. Per Hume «la nostra proprietà non è altro 

che quell’insieme dei beni il cui possesso costante è stabilito dalle leggi 

della società»10. La proprietà ben stabilita ha bisogno di leggi che manten-

gano questa stabilità. La proprietà richiede la giustizia e la giustizia esiste 

sulla base della proprietà. Siamo quasi in un circolo vizioso che esclude 

la natura umana da cui primariamente Hume era partito: ma solo appa-

rentemente; in realtà la natura umana permane costitutivamente entro le 

relazioni sociali. Rendendosi conto che la premessa di un egoismo natu-

rale posto alla base della società scardinerebbe il ragionamento successivo 

sull’equazione proprietà- giustizia, Hume sostiene: 

«La proprietà di un uomo è un oggetto di relazione con lui, questa relazione 

non è naturale, ma morale e basata sulla giustizia: è del tutto assurdo, quindi, 

immaginare che si possa avere un’idea della proprietà senza comprendere appieno 

la natura della giustizia, e senza mostrare la sua origine nell’artifi cio e nell’inven-

10 Ibidem.



8

zione degli uomini. L’origine della giustizia spiega quella di proprietà; è lo stesso 

artifi cio che dà vita a entrambe»11.

 
La natura egoistica dell’uomo va considerata dunque - piuttosto che 

una forza attiva - una mancanza, un vuoto la cui presa d’atto fa com-

prendere l’utilità degli altri uomini. Seguendo solo in parte l’ipotesi 

di Hobbes, che aveva mostrato come il passaggio dallo stato di natura 

a quello sociale avviene attraverso un bisogno egoistico, Hume critica 

implicitamente il fi losofo inglese, non accettando né l’ipotesi di uno stato 

di natura, né l’idea di patto e contratto, né la possibilità di inferire dalle/

delle leggi di natura, sottolineando piuttosto la forza dell’abitudine e della 

convenzione sociale: «In breve tempo l’abitudine e il costume, agendo 

sulle tenere menti dei giovani, li rendono consapevoli dei vantaggi che 

possano ricavare dalla società»12.

Benché sottolinei l’impossibilità di inferire le leggi di natura da un ipo-

tetico stato naturale, il fi losofo scozzese, si è detto, non nega la natura 

umana. Anzi, egli scrive: «Possiamo dunque concludere che, per stabilire 

delle leggi che regolino la proprietà, bisogna conoscere la natura del-

l’uomo»13.

    La natura umana oscilla tra l’egoismo e la sympathy; tra il modello 

concettualizzato da Hobbes e da quello dei poeti che parlavano di un’età 

dell’oro. Entrambi le ipotesi di un mondo naturale arcaico risultereb-

bero improbabili, pertanto false. Ambedue contengono però una parte 

di verità, consistendo in estremizzazioni. Scrive Hume: «Questa fi nzione 

poetica dell’età dell’oro fa tutt’uno, sotto alcuni rispetti, con la fi nzione 

fi losofi ca dello stato di natura…Non si parlava di legge; non si conosce-

vano le regole di giustizia; non ci si atteneva a distinzioni di proprietà…Si 

potrebbe a buon diritto dubitare che una simile condizione della natura 

11 Ivi, p. 519.
12 Ivi, p. 514. Sull’importanza dell’abitudine e della credenza in Hume sulla base di 

una visione antropologica, si veda R. G, Hume e la fi losofi a antropologica, in 

A.V., Tra scetticismo e nichilismo, Pisa, Ets, 1985, Più in generale, come applicazione 

alla società contemporanea, il suo La tribù occidentale, Torino, Boringhieri, 1995.
13 D. H, Ricerca sui princìpi della morale, Bari, Laterza, 1997, p. 47.



9

umana non sia mai potuta esistere»14.

Si è detto invece che Hume sembra seguire Aristotele; classifi ca i vari 

beni riducendo la giustizia alla categoria di proprietà, in particolare rife-

rendola ad una giustizia meramente regolativa; e a Locke, la cui idea della 

proprietà si collega strettamente, in particolare nel secondo Trattato sul 

governo, a quella del lavoro. Come è stato correttamente sottolineato, 

«non è certo un’intuizione humiana che il concetto di giustizia e quello di 

proprietà siano indissolubili»15. È nota, infatti, la teoria di Locke secondo 

la quale «qualunque cosa l’uomo tolga dallo stato in cui la natura l’ha 

creata e lasciata, a essa incorpora il suo lavoro e vi intesse qualcosa che gli 

appartiene, e con ciò se l’appropria»16. È noto che per Locke il lavoro è 

quell’energia prodotta dalla persona e dal suo corpo, cioè dalla sua natura, 

che produce beni, in primis beni per la sopravvivenza. Ad esempio, un 

contadino che lavora il suo campo può, a buon diritto, considerare i pro-

dotti della sua fatica e del suo lavoro, come suoi. Scrive Locke: «Quanto 

terreno un uomo zappa, semina, migliora e coltiva, e di quanto può usare 

il prodotto, tanto è di proprietà sua»17.

Si può dire che il fi losofo inglese consideri il lavoro come un’esten-

sione della natura umana, un mezzo naturale, come del resto i suoi pro-

dotti: «La natura ha ben fi ssato la misura della proprietà in proporzione 

al lavoro degli uomini e ai beni d’uso della vita»18. Non è un caso forse 

che Locke usi il termine inglese labour per indicare lavoro e non, ad esem-

pio, il termine work o job. Labour sembra rimandare etimologicamente 

al latino labor che signifi ca esattamente fatica, energia.  Stephen Buckle 

scrive a proposito:

«Th e doctrine of the origin of property through labour will not properly be 

understood if it is not recognized that Locke thinks of labour as a rational value-

creating activity. Labour is not any exercise of energy on objects in the world 

- acts of destruction or mere amusement certainly do not qualify - but those 

14 Ivi, p. 39.
15 G. P, Diritto e artifi cio in Hume, Milano, Giuff rè, 1984, p. 111.
16 J. L, Trattato sul governo, Roma, Editori Riuniti, 1974, p. 71.
17 Ivi, p. 74.
18 Ivi, p. 77.



10

actions directed towards the preservation or comfort of our being»19.

Sull’essere, e in particolare sul corpo, insiste Buckle. La tesi dello stu-

dioso è che Locke intenda il termine proprietà non soltanto, in senso lato, 

come vita, libertà, possedimento, ma -  seguendo i giusnaturalisti come 

Grozio e Pufendorf - «Locke thinks of property in terms of the ‘suum’. 

Th is is the key to understanding Locke’s otherwise curious doctrine that 

every man has a property in his own person»20.

Buckle dimostra che la proprietà in Locke non si riferisce esclusiva-

mente a dei beni esteriori, come sarà per Hume.  Il riferimento a Grozio e 

al suum avrebbe dovuto rimandare anche al proprium di Grozio, forse più 

pertinente. Il proprium fonda la giustizia e il diritto naturale del soggetto. 

Dal proprium, tra l’altro, trae derivazione decisiva il termine proprietà. È 

evidente che Locke estende il termine di Grozio comprendendo anche la 

proprietà privata, l’occupazione. Tuttavia, il fondamento della proprietà 

parte dal soggetto. Vi è una catena logica che lega l’individuo, padrone 

di se stesso, del proprio corpo, delle proprie energie, alle cose esterne. 

Buckle nota che la nozione di proprietà in Locke rimanda al soggetto e 

non ai beni posseduti. «Th is is exactly how Grotius speaks of the suum: 

own implies that a thing belongs to some one person in such a way that it 

cannot belong to any other person»21. Tuttavia Locke si rende conto che 

a un certo punto la catena logica si spezza. Finché l’individuo produce 

i propri beni è giusto che li consideri suoi. Ma quando egli supera il fab-

bisogno giornaliero e li fa deteriorare, allora il suo comportamento non 

può essere più giustifi cato. Egli scrive: «Non è l’ampiezza del possesso, 

ma il deteriorarsi che costituisce l’eccesso rispetto ai limiti della proprietà 

legittima»22. Vi è insomma in Locke un’idea secondo la quale l’uomo, 

19 S. B, Natural Law and the Th eory of Property, New York, Oxford Univ. Press, 

1991, p. 151.
20 Ivi, p. 19.
21 Ibidem.
22 J. L, cit., p. 86. Questo è il c.d. “lockean proviso”, che però cade subito con 

l’introduzione del denaro come intermediario universale (ciò vuol dire che questa con-

cessione da parte di Locke non ha poi nessuna conseguenza sulla legittimità illimitata 

degli atti di appropriazione).



11

attraverso il suo lavoro, può sfruttare profi cuamente la natura in quanto 

«Dio ogni cosa ci somministra copiosamente» essendovi «una sovrabbon-

danza di beni naturali a lungo disponibili e un piccolo numero di consu-

matori»23.  

   Sebbene Hume accetti di Locke l’idea che dal proprio lavoro si esten-

dono i diritti sulla proprietà, il fi losofo scozzese è certamente più cauto 

nel ritenere che la natura sia così prodiga verso i propri fi gli. In primo 

luogo, perché non è per “natura” che si estendono i diritti alla proprietà, 

semmai per l’eff etto di un meccanismo psicologo che permette all’uomo 

di associare determinati eventi sulla base della contiguità, causalità, somi-

glianza, principi che danno forza all’abitudine. Infatti, per Hume «la 

proprietà è una specie di relazione che produce una connessione tra la 

persona e l’oggetto… e questa relazione si può risolvere in una di queste 

tre, cioè di causazione, di contiguità e di somiglianza»24. In secondo 

luogo, egli ribadisce le intuizioni di Machiavelli e di Hobbes: «Non esiste 

una quantità di beni suffi  ciente a soddisfare i bisogni e i desideri di tutti. 

Quindi, come l’aumento di questi beni costituisce il vantaggio principale 

della società, così l’instabilità del loro possesso, insieme con la loro scar-

sezza, ne costituisce l’ostacolo principale»25. 

 Supporre che la proprietà sia un diritto naturale, come sostiene Locke, 

appare ad Hume un’ipotesi discutibile in quanto, benché io non possa 

appropriarmi del lavoro di un altro, io posso però appropriarmi della 

proprietà di un altro.  Ricordiamo che per Hume la proprietà è un bene 

facilmente espropriabile. Io posso supporre di fatto come naturale solo 

la forza bruta, l’egoismo, il corpo, requisito in-dividuale, ma non certa-

mente la proprietà che posso espropriare facilmente ad un altro.  Ecco 

perché Hume fi nisce per considerare la proprietà un artifi cio convenzio-

nale.

La proprietà fondata su un diritto di natura appare un costrutto con-

traddetto dai fatti. Locke prova ad aggirare il problema aff rontandolo da 

23 Ivi, p. 74.
24 D. H, Saggi e trattati, Torino, Utet, 1974, p. 852.
25 Ivi, p. 515.



12

un punto di vista logico supponendo che il lavoro (b) sia naturale perché 

fatto dalle mani (a) di un uomo. La proprietà (c) sarebbe logicamente 

derivante da (a) e da (b): mano-lavoro-proprietà. La costruzione concet-

tuale lockiana è, al fondo, neo-scolastica, e non già di tipo materialistico 

e hobbesiano. Vi è una morale naturale e una natura morale nelle tesi qui 

esposte. I due concetti permangono connessi. Soltanto Hobbes, faticosa-

mente, proverà a districarli originando una antropologia politica laica e 

secolarizzata.

 Io non posso violare fi sicamente la mano e il lavoro inteso come ener-

gia, che appartengono costitutivamente all’uomo, se non distruggendo 

fi sicamente l’uomo stesso e con ciò violando la sua qualità intrinseca di 

essere naturale. Posso invece appropriarmi fi sicamente di un bene, perché 

è uno strumento (e un artefatto) totalmente estraneo al corpo umano. 

Confutare l’idea secondo cui la proprietà è un diritto naturale non con-

futa perciò automaticamente l’esistenza di una natura umana. Pertanto 

negare la tesi di Locke che la proprietà sia un bene naturale non confuta 

l’idea di Hume secondo la quale vi sarebbe da qualche parte una natura 

umana. Ciò che resta è infatti una natura egoistica che richiede essa sì, 

eventualmente, non un diritto, ma al limite, un riconoscimento.

  La conclusione a cui perviene Hume è che la proprietà appare un 

mero artifi cio e una convenzione tra uomini e la giustizia nasce dall’esi-

genza di regolare tale instabilità. Il fi losofo scozzese ha presente un’idea 

di natura umana, l’egoismo, ma si serve di essa soltanto per legittimare 

la consuetudine sociale quasi fosse, quest’ultima, una seconda natura, per 

liberarsene poi successivamente una volta giunto a dimostrare che la pro-

prietà è la principale risorsa di una società. Solo a questo Hume mirava; il 

resto è secondario. Gli uomini comprendono, per Hume, che per distri-

buire e scambiare i beni occorre raggiungere una consapevolezza e un 

accordo. Non è necessario un arbitro che intervenga per redimere le pos-

sibili controversie, come proponeva Hobbes, che affi  dava tutto ad un 

potere superiore, il monarca, bensì occorre fondare l’idea di giustizia su 

una consapevolezza: io accetto di agire in base a certe regole perché con-

fi do che anche l’altro le seguirà. Scrive, appunto, Hume: «È nel mio inte-

resse lasciare a un altro il possesso dei suoi beni, purché egli agisca nello 



13

stesso modo nei miei confronti»26. La relazione è raff orzata dalla naturale 

simpatia tra uomini che li spinge a fi darsi e accordarsi. E’ probabile 

che sia stata proprio questa visione antropologica e psicologica a con-

durre Giulio Preti a concludere, riguardo all’etica humiana: «In fondo, 

tra Hume e Kant c’è assai meno diversità di quanto ci si aspetterebbe: 

l’uno e l’altro fi niscono per postulare un sentimento universale puro»27. 

Tuttavia ci sarebbe da discutere se in Hume l’universalità si raggiunge, 

per così dire, a posteriori, in base all’esperienza, a un confronto cioè 

con “condizioni esterne”, o non in base a un a priori come nel caso di 

Kant. Così per Hume, dopo che si è raggiunta la stabilità dei beni, e la 

consuetudine e l’abitudine hanno raff orzato tale convenzione, «sorgono 

immediatamente le idee di giustizia e di ingiustizia, così come quelle di 

proprietà, diritto e obbligo… La nostra proprietà non è null’altro che 

quell’insieme di beni il cui possesso costante è stabilito dalle leggi della 

società. Cioè dalle leggi di giustizia. Perciò coloro che usano le parole 

proprietà, diritto o obbligo, prima di aver spiegato l’origine della giusti-

zia, o che addirittura le usano proprio per spiegarla, sono colpevoli di un 

grossolano errore»28.

Hume propone una visione pragmatica, aristotelica, consequenziali-

stica e utilitaristica dell’idea di giustizia, anche se, come scrive Lecaldano, 

«la questione relativa alla classifi cazione di Hume come un utilitarista è 

controversa»29. Hume sostiene che la giustizia è un’azione, e un’azione 

si giudica in base «ai motivi che l’hanno prodotta»30. Infatti di per sé 

«nessuna azione può essere lodevole o biasimevole». È evidente l’intento 

di Hume di fondare la giustizia sull’abitudine e sulle credenze sociali. 

Dunque, in ultima analisi essa, come la proprietà, vorrebbe apparire 

26 Ivi, p. 517.
27 G. P, Alle origini dell’etica contemporanea. Adam Smith, Firenze, La Nuova 

Italia, 1977, p. 77.
28 D. H, cit., 519.
29 E. L, Introduzione a D. H, Ricerca sui princìpi della morale, Bari, 

Laterza, 1997, p. XVI. Sul presunto utilitarismo in Hume si veda ancora, dello stesso 

autore, Hume e la nascita dell’etica contemporanea, cit., pp. 139-147.
30 D. H, Trattato sulla natura umana, cit., p. 504.



14

come un artifi cio. Tuttavia egli si rende conto di cadere in un’aporia da 

cui diffi  cilmente si può uscire: un’azione è giusta quando gli uomini la 

ritengono tale. «Da tutto ciò deriva che non abbiamo nessun motivo reale 

o universale di osservare le leggi dell’equità, se non la stessa equità e il 

merito proprio dell’osservarla; e poiché nessun’azione può essere equa o 

meritoria se non sorge da qualche motivo a sé, ci troviamo di fronte ad 

un evidente ragionamento circolare»31. 

Per uscire da questo paradosso Hume sarebbe obbligato a riaff ermare 

il carattere naturale della giustizia. Scrive il fi losofo scozzese: «Sebbene le 

regole della giustizia siano artifi ciali, esse non sono arbitrarie; né è impro-

prio chiamarle leggi di natura»32. D’altronde, si è visto come l’egoismo e 

la simpatia rappresentino dei sentimenti naturali entro cui va a collocarsi 

l’idea di proprietà e di giustizia. Infatti, sebbene per Hume vada defi nita 

inizialmente l’idea di giustizia, essa appare invece dipendere esclusiva-

mente dalla proprietà. Egli sostiene che «è del tutto assurdo immaginare 

che si possa avere un’idea della proprietà senza comprendere appieno 

la natura della giustizia… L’origine della giustizia spiega quello di pro-

prietà»33. Ma che cosa muove e conduce l’uomo ad agire, per possedere e 

accumulare beni? Un interesse egoistico. Tale passione spinge l’individuo 

a desiderare sempre di più. L’egoismo sarebbe senza freni se la società non 

ponesse regole e limiti. E tuttavia non esisterebbe società se non riuscis-

simo a porre dei limiti. «Non c’è nulla di più semplice e ovvio di questa 

regola (della stabilità del possesso) che ogni genitore al fi ne di conservare 

la pace tra i suoi fi gli deve stabilirla»34. E più avanti Hume aggiunge: «La 

proprietà deve essere stabile, e bisogna fi ssarla con delle regole generali».

Che l’idea di giustizia sia strettamente imparentata a quella di proprietà 

si deduce anche dalla seguente aff ermazione di Hume: «Sostengo che 

non esisteva la proprietà nello stato di natura e che quindi non potevano 

neanche esserci giustizia e ingiustizia»35. 

31 Ivi, p. 511.
32 Ivi, p. 512.
33 Ivi, p. 519.
34 Ivi, p. 521.
35 Ivi, p. 529.



15

Come riconosce anche Mario Dal Pra nella sua introduzione ai Saggi, a 

Hume «non sfugge che gran parte dell’apparato del potere e dell’autorità 

è volto alla determinazione ed alla garanzia della proprietà»36.

E proprio in tali scritti, in particolare in «Dei primi principi del 

governo», Hume commenta: 

«Si comprende bene che l’opinione del diritto alla proprietà è importante in 

tutte le questioni di governo. Un noto autore ha fatto della proprietà il fonda-

mento di tutto il governo e la maggior parte dei nostri scrittori politici pare 

incline a seguirlo su questo punto. Questo è eccessivo, ma si deve riconoscere 

che l’opinione del diritto alla proprietà esercita un grande infl usso…anche se 

un governo può durare per parecchi secoli, sebbene la distribuzione del potere e 

della proprietà non coincidano»37.

La giustizia non è, quindi, anteriore alla proprietà ma sorge contem-

poraneamente. La diff erenza con Rousseau appare evidente, anche se 

entrambi ritengono che la proprietà sia una questione sociale. Infatti per 

il fi losofo ginevrino, è noto, con la nascita della proprietà inizia anche 

la degenerazione umana e la violazione della giustizia. Per Hume invece 

«l’istituzione di tale regola che riguarda la stabilità del possesso non è sol-

tanto utile, ma anche assolutamente necessaria alla società umana»38. 

Andrei Kolin aff ronta la diff erenza tra Hume e Rousseau proprio 

rispetto all’idea di proprietà e mostra come il primo conoscesse il lavoro 

del secondo: «From this letter proves that Hume read, digested and 

discussed many of Rousseau’s ideas»39.  Le diff erenze tra Hume e Rous-

seau risiedono nel fatto che, per Kevin, «Hume denies it is possible to 

draw a distinction between man as a property owner in society and as a 

non-owner outside society. He rejects Rousseau’s contrast between natu-

ral and artifi cial equality. Finally, Hume questions Rousseau’s contention 

36 M. D P, Introduzione a H, Saggi e trattati, cit., p. 53.
37 D. H, «Dei primi princìpi di governo», in Saggi e trattati, cit., p. 207.
38 D. H, Trattato, cit., p. 530.
39 A. K, Th e Ethical Foundations of Hume’s Th eory of Politics, New York, Peter 

Lang, 1992, p. 57.



16

that property is a symptom of an individual’s social enslavement»40.

Il problema che Hume si pone è semplicemente quello relativo alla 

«stabilità del possesso». E, come arguisce ancora Kolin, «the fi rst rule 

regarding property, stable possessions, is a product of social experi-

ence»41. 

La giustizia, allora, appare un mero evento che difende i beni e i suoi 

possessori dal naturale egoismo dei sopraff attori. Essa legittima a poste-

riori ciò che è avvenuto. Allo stato presente, «per eff etto dell’abitudine 

ognuno continuerà a godere ciò di cui è padrone»42. Per la stessa ragione, 

sostiene Hume, sentiremo come nostri i prodotti che ci sono ormai fami-

liari, «mentre possiamo facilmente vivere senza beni che non abbiamo 

mai goduto e a cui non siamo abituati»43.

La proprietà non sarebbe, per tutto ciò, che una consuetudine sociale 

derivata dalla convenzione degli uomini. Per Hume vi è una natura egoi-

stica, ma la proprietà, benché rispondente ad un’esigenza naturale, vive e 

si legittima esclusivamente sulle regole sociali che convenzionalmente gli 

uomini si danno e che possiamo genericamente defi nire col termine di 

giustizia. 

Anche sostenere di poter godere di una proprietà in base al diritto del-

l’occupazione, per esempio di un suolo di un’isola deserta non garanti-

sce “naturalmente” il godimento del bene e conduce a dispute infi nite. È 

quello che Kevin chiama «the example of Robinson Crusoe»… «Hume 

insists private property is not the physical things or object that is owned; 

instead, it is the right of dominion over the object»44.

Ciò dimostrerebbe ancora una volta, secondo Hume, che il diritto alla 

proprietà si basa sull’abitudine. Egli aggiunge infatti:

«Il possesso protratto per lungo tempo conferisce un diritto su un oggetto. 

Ma poiché è certo che sebbene ogni cosa sia prodotta nel tempo, non c’è nulla di 

40 Ivi, p. 61.
41 Ivi, p. 56.
42 D. H, Trattato, cit., p. 532.
43 Ibidem.
44 A. K, cit., p. 45.



17

reale che sia prodotta nel tempo: ne consegue che la proprietà, essendo prodotta 

dal tempo, non è qualcosa di reale negli oggetti, ma è frutto di sentimenti»45.   

Anche per quanto concerne il libero scambio, il commercio dei beni 

posseduti, secondo Hume ciò avviene per una convenienza e per un inte-

resse: «Il tuo grano è maturo oggi, il mio lo sarà domani; è vantaggioso 

per entrambi che io lavori con te oggi e che tu mi aiuti domani»46.

Tale scambio si fonda su un tacito accordo, non tanto basato su una 

legge di natura quanto, ancora una volta, sull’esperienza e le conven-

zioni, le quali ricordano agli uomini di seguire determinate regole se 

vogliono essere creduti successivamente e continuare a vivere e agire nella 

comunità. È utile e vantaggioso per gli individui seguire i precetti sociali 

e «basta un minimo di esperienza della società perché ogni mortale li 

scopra; e una volta che un individuo coglie la stessa consapevolezza del-

l’interesse di tutti i suoi compagni, immediatamente compie allora la 

parte del suo contratto, sicuro che gli altri non mancheranno di compiere 

la loro… È l’interesse il primo obbligo al rispetto delle promesse»47.

   Ancora più chiaro appare il ragionamento di Hume nella Ricerca 

sui principi della morale in cui egli sostiene che in una società in cui i 

beni fossero accessibili a tutti non si porrebbe il problema della giustizia: 

«Perché far nascere la proprietà, dove non potrebbe aver luogo alcuna 

ingiustizia?»48

Oppure, come scrive nel saggio intitolato «Dell’obbedienza passiva»: 

«Il lavoro della giustizia si fonda interamente sugli interessi della società, 

che richiedono il reciproco rispetto della proprietà altrui»49.

Allo stesso modo egli nota come quei beni di cui tutti possono disporre, 

ad esempio l’acqua o l’aria, non creano le condizioni di ingiustizia. Al 

contrario, la scarsità di beni conduce a regolare la proprietà degli uomini. 

«Per questo - scrive Hume - le idee di proprietà diventano necessarie in 

45 D. H, Trattato, cit., p. 532.
46 Ivi, p. 552.
47 Ivi, p. 554.
48 D. H, Ricerca sui princìpi della morale, cit., p. 29.
49 D. H, «Dell’obbedienza passiva», in Saggi e trattati, cit., p. 676.



18

tutte le società civili; di qui la giustizia acquista la sua utilità»50.

Non dobbiamo intendere la giustizia come una regola di uguaglianza. 

Una giustizia che distribuisse i beni sarebbe forse bella ma di diffi  cile rea-

lizzazione. Sostiene, infatti, Hume: 

«Ma gli storici, ed anche il senso comune, possono informarci che, per quanto 

belle possono sembrare queste idee di perfetta uguaglianza, è in fondo impossi-

bile tradurle in pratica; ed anche se fosse possibile, esse sarebbero del pari estre-

mamente pericolose per la società. Anche se si rendessero eguali le proprietà, i 

gradi diversi di arte, di attività e di sollecitudine di uomini spiegati dagli uomini 

tornerebbero immediatamente a rompere tale eguaglianza»51.

Per Hume l’uguaglianza sarebbe pericolosa perché non segue, di fatto, 

quel processo basato sull’esperienza di cui abbiamo già parlato. Con essa 

cadrebbero i commerci «che sono così benefi ci per la società». Inoltre «la 

più rigorosa inquisizione sarebbe necessaria per spiare il formarsi di qual-

siasi disuguaglianza… e ci vorrebbero delle leggi severissime per punirla e 

soff ocarla»52. Ciò condurrebbe alla tirannia. Così Hume è attento a diff e-

renziare e a mantenere, come per Aristotele, la varietà della popolazione 

che è indice della sua ricchezza. Varietà sociale che si connette, per lui 

alla varietà culturale. Infatti le diverse abitudini dei popoli conducono 

a diverse leggi che regolano la proprietà, cioè, in defi nitiva a diff erenti 

idee di giustizia perché, ricordiamo ancora che, per Hume, soltanto «la 

proprietà è l’oggetto della giustizia»53.

Concludendo, ci sfuggono a questo punto le grandi diff erenze tra una 

società che fonda la proprietà, a priori, su una relazione considerata natu-

rale di tipo lockiano, e un tipo di società fondata ex post e legittimata 

nel suo status quo. Inoltre, Hume non intravede certo nella generosità 

l’impulso naturale dell’uomo a trasferire i beni. Per quanto Hume rico-

nosca l’importanza della simpatia tra gli uomini, perlomeno nell’ambito 

50 D. H, Ricerca, cit., p. 29.
51 Ibidem.
52 Ibidem.
53 Ivi, p. 55.



19

familiare (anche qui avvicinandosi alle teorie aristoteliche che della fami-

glia faceva il fulcro dell’intera società), i beni sono trasferiti quando «il 

proprietario potrebbe realizzare un eventuale miglioramento nella distri-

buzione della ricchezza, anche se non appare certo come il mezzo più 

adeguato»54. Per Hume il trasferimento dei beni avviene attraverso lo 

scambio, il commercio o di padre in fi glio. Nell’agire, inteso non sol-

tanto come un bieco interesse, ma come lealtà e aiuto reciproco, Hume 

opterebbe per una visione normativistica del comportamento sociale. 

Nell’agire attraverso consenso si superano le violenze e i soprusi che si 

instaurerebbero invece in una società che non tenga conto di una minima 

cooperazione reciproca tra esseri umani: «Se tutti gli uomini fossero 

dotati di un intelletto così perfetto da conoscere sempre i propri interessi, 

non si sarebbero mai sottomessi ad alcuna forma di governo che non 

fosse stabilita sul consenso e attentamente valutata da tutti i membri della 

società»55.

La società, per Hume, è costitutivamente una società aperta, in cui 

la proprietà è quasi il collante, la linfa vitale che promuove le azioni 

umane. Infatti, «se tutti gli uomini fossero dotati di un rispetto così 

infl essibile per la giustizia da rinunciare spontaneamente e senza ecce-

zione alla proprietà altrui, sarebbero per sempre rimasti in uno stato 

di assoluta libertà»56. Da questo ragionamento controfattuale di Hume 

potremmo dedurre che l’uomo tende “naturalmente” a violare la pro-

prietà dell’altro, e solo l’interesse sociale lo ferma da questo desiderio, 

interesse, che ricordiamolo, non proviene da un calcolo razionale, ma da 

un sentimento di amicizia e di rispetto dell’altro che mitiga le istanze ego-

istiche.

A Hume interessa strumentalmente soltanto legittimare la società in 

cui vive. Ciò che Lecaldano defi nisce come un’analisi scientifi ca in realtà 

è il tentativo di giustifi care la società esistente. Qui è convincente l’analisi 

del fi losofo italiano secondo cui lo scetticismo di Hume a ben guardare 

54 G. P, op. cit., p. 133.
55 D. H, Saggi e trattati, cit., p. 662.
56 Ibidem.



20

non è altro che una fi nzione. Un vero scettico morale, infatti, avrebbe 

dovuto condurre il suo ragionamento alle estreme conseguenze e vedere 

nelle credenze delle mere convenzioni. In realtà le convenzioni sociali in 

Hume sono delle convinzioni non suscettibili di cambiamento.





UNA NOTA SULLA DOTTRINA DELLA 

NATURA UMANA IN HUME

di Emanuele Castrucci

1. - La problematica fi losofi ca fondamentale di Hume è in gran parte 

determinata dalla necessità di applicare il metodo sperimentale - già fatto 

valere per gli studi aventi come oggetto la natura fi sica - allo studio della 

natura umana, ossia al campo della fi losofi a morale. Anche per Hume il 

presupposto di una scienza unitaria dell’uomo è dato dal principio gene-

rale dell’uniformità della natura umana. Tale uniformità non ha però nulla 

a che vedere con la struttura essenzialistica di derivazione metafi sica; gli 

elementi del reale non si presentano cioè già contrassegnati da un vincolo 

precostituito e ontologicamente garantito: tra loro corre soltanto qualche 

legame di somiglianza che ci consente di collegare i fatti in base a criteri 

che contribuiscono alla costruzione del sapere scientifi co (così il nesso di 

causalità o quello, egualmente elementare, di inferenza).

Il punto nodale da cui prende spunto l’analisi humiana consiste nella 

scoperta che alla radice di quella unifi cazione che la scienza stabilisce tra 

i fenomeni, giovandosi dell’inferenza e della generale presunzione che il 

futuro sia simile al passato, sta non tanto in una chiara struttura conosci-

tiva, quanto piuttosto in un’abitudine istintiva, che però in quanto tale 

non concede alcuna garanzia di verità. La scienza si trova quindi radicata 

per Hume in una struttura orientata al punto di vista dell’effi  cacia pratica 

e non invece al punto di vista della validità teoretica.

L’esperienza è intesa da Hume come il limite che individua e defi nisce 

le eff ettive possibilità umane; così la conoscenza umana è limitata e defi -

nita dalle impressioni, la cui vivacità e forza suscitano l’immaginazione e 

le passioni. Le impressioni costituiscono il dato ultimo di riferimento di 

1 D. H, Ricerca sui princìpi della morale, Bari, Laterza, 1997, p. 343 e ss.
2 G. P, Alle origini dell’etica contemporanea. Adam Smith, Bari, Laterza, 1954, p. 43.
 (*)  I testi che seguono sono tratti dalla seguente edizione: D. H, Trattato sulla 

natura umana, trad. a cura di E. Lecaldano e E. Mistretta, Roma-Bari, Laterza, 1971, vol. 

II, pp. 504-544.



23

ogni antropologia: esse sono il fondo soggettivo contro cui la possibilità 

umana di conoscenza urta quale proprio limite intrinseco. Le impressioni 

non sono suscettibili di chiarimento: sono lì ed è tutto. Il fatto che Hume 

abbia collocato, alla base del sapere scientifi co, tale limite psicologico-

istintivo, non lo induce comunque in alcun modo ad assumere un atteg-

giamento negativo verso la scienza in genere e verso la scienza della natura 

umana in particolare. Il contraltare della metafi sica razionale non è per 

Hume la rinuncia assoluta alla certezza del sapere, implicita nello scetti-

cismo più radicale, bensì la costruzione di un sapere della natura umana 

che proceda alla costruzione dei propri assunti in virtù del puntuale 

riscontro fornito dall’osservazione empirica.

L’unità della natura umana e della mente assume dunque una fun-

zione aperta e non metafi sica: la natura umana è solo un criterio gene-

rale di unifi cazione dei dati di osservazione forniti dall’esperienza, i quali 

vengono progressivamente raccolti sotto princìpi sempre più generali e 

sempre più numericamente ridotti. Le strutture generali che il sapere 

della natura umana mette in luce, rappresentando la concreta moltepli-

cità dell’esperienza, sono strutture estremamente duttili e aperte. L’uni-

formità della natura umana si articola così a vari livelli, ognuno dei quali 

possiede una specie di circoscritta regolarità di fronte ad una varietà che 

la oltrepassa e la soverchia. Ed è appunto ciò che dà luogo a distinti campi 

di conoscenza scientifi ca. Il sapere che ha come oggetto la natura umana 

non è monolitico, ma si stempera in una famiglia di saperi, ognuno dei 

quali presenta una regolarità propria e limitata, fondata nel dato d’espe-

rienza. In linea di principio si può parlare della mente o della natura 

umana soltanto in base all’osservazione di ciò che avviene nelle singole 

menti e nelle nature individuali, cogliendo induttivamente ciò in cui esse 

si somigliano. In altri termini, quella della natura umana è un’idea gene-

rale che, come tutte le idee generali, presuppone la considerazione di ciò 

che è comune a più idee particolari. Il momento più ambiguo dell’em-

pirismo di Hume si ritrova appunto nella diffi  cile dipendenza reciproca 

dell’elemento descrittivo (osservazione) e dell’elemento prescrittivo della 

scienza (postulato dell’uniformità della natura umana). È questa, a mio 

modo di vedere, una questione cruciale, che investe lo statuto stesso del 



24

sapere scientifi co e della sua capacità di cogliere il reale. (Si intende con 

ciò che questo non è un problema che riguarda solo l’etica o la politica, 

ma l’intera struttura della scienza, sia che essa si rivolga alla compren-

sione dei fatti naturali sia che tenti di spiegare le leggi dei comportamenti 

morali).

Non analizzerò qui le specifi che argomentazioni fi losofi che addotte da 

Hume, bastando un richiamo molto sintetico ai principali enunciati del 

suo empirismo critico. A questo fi ne ritengo sia importante partire da 

alcuni assunti elementari della teoria humiana delle azioni e delle voli-

zioni, per poi verifi carli nel campo della rifl essione etica e politica.

2. - I contenuti della mente umana si presentano, per Hume, o come 

idee o come impressioni: le idee - secondo la nota defi nizione - sono solo 

impressioni illanguidite; le sostanze, materiali e spirituali, non esistono se 

non come associazioni mentali stabili di impressioni e idee. La fonte del-

l’ordine e della relativa regolarità del mondo è solo nella natura umana e 

la stessa relazione causale non ha nessuna necessità oggettiva: l’attesa del-

l’eff etto dopo la causa nasce solo dalla “credenza”, un sentimento naturale 

che non ha altra garanzia oltre quella fornita dall’abitudine e dalla fi du-

cia nell’uniformità della natura. Fiduciosa attesa di regolarità. Non è la 

ragione ad essere guida nella vita, ma l’abitudine; solo l’abitudine infatti 

induce la mente a supporre il futuro conforme al passato. Se aff ermiamo 

che due oggetti sono necessariamente congiunti, ciò avviene egualmente 

in forza dell’abitudine; e poiché sul nesso di causalità poggia tutta la 

scienza della natura, anche a fondamento di questa sta il principio del-

l’abitudine. Questa dottrina della causalità chiarisce un importante crite-

rio della fi losofi a humiana: quello del primato dell’istinto sulla conoscenza, 

principio che interverrà a risolvere nell’ottica voluta da Hume problemi 

gnoseologici inconcepibili nel quadro della metafi sica razionalistica clas-

sica.

Vediamo ora come gli stessi princìpi vengono applicati nel campo della 

morale. Le azioni virtuose o viziose derivano il loro merito o demerito 

unicamente dai moventi virtuosi o viziosi e noi le consideriamo pura-

mente come segni o risultati di questi moventi. La ragione, secondo 



25

Hume, non può essere da sola un movente per un atto volontario. Natu-

ralmente quando si dice ragione si devono intendere in senso stretto o la 

dimostrazione a priori  o il giudizio di esperienza e di causalità. Il domi-

nio infatti della ragione, in quanto facoltà delle relazioni astratte tra idee, 

è appunto quello delle idee, mentre la volontà ci pone sempre nel mondo 

della realtà. La ragione può al massimo dirigere un’azione, ma non gene-

rarla.

La dottrina humiana del divario radicale tra conoscenza e passioni è 

di grande importanza per lo sviluppo della sua dottrina etica. La gene-

rale opposizione di Hume all’indirizzo metafi sico si determina infatti, 

nell’ambito dell’etica, come avversione all’accettazione a priori di doveri 

imposti alla natura dell’uomo in nome della tradizione metafi sica e reli-

giosa, nella sua pretesa validità assoluta. L’etica di Hume assume pertanto 

un generale indirizzo naturalistico, nel senso che si orienta a scoprire i 

valori dell’uomo nello stesso impasto autonomo delle sue passioni e dei 

suoi moventi naturali e, rinunciando ad ogni pretesa di determinazione 

conoscitiva del mondo dei valori, si dispone meglio a considerarli come 

prodotti autonomi e spontanei della costituzione dell’uomo.

Il punto fondamentale dell’argomentazione humiana tesa a sostenere 

la natura essenzialmente inattiva della ragione consiste nel fatto che le 

azioni, i moventi, le passioni, sono realtà originarie, complete in se stesse, 

non implicanti alcun riferimento ad altre entità. La verità e l’errore, alla 

cui distinzione presiede la ragione, consistono nell’accordo o nel disac-

cordo tra le idee e i fatti reali. Le azioni, le passioni e le volizioni, in 

quanto realtà originarie, possono essere considerate degne di lode o di 

biasimo, ma non possono essere considerate come vere o false. (Merita 

ricordare come già Spinoza parlasse a questo proposito - benché nel 

quadro del tutto opposto di una metafi sica dichiaratamente razionalistica 

- di possibilità, mediante la c.d. “conoscenza del terzo livello”, di cono-

scere le passioni in base all’adeguatezza della loro idea, distinguendo tra 

passioni ‘buone’, e ‘vere’, la cui idea è adeguata, e passioni false, o ‘tristi’, 

la cui idea è inadeguata).

Tralasciando le minuziose analisi svolte da Hume sulla natura delle 

azioni e delle volizioni, desidero riportare solamente quello che egli dice 



26

circa la natura del “sentire” universale che sta alla radice della valutazione 

morale. Cito per una volta sola lo stesso Hume: 

«La nozione di morale implica qualche sentimento comune a tutta l’uma-

nità, che raccomandi lo stesso oggetto all’approvazione generale e faccia che ogni 

uomo, o la maggior parte degli uomini, si accordi nella stessa opinione o deci-

sione intorno ad esso. Essa implica altresì qualche sentimento, così universale 

e comprensivo da estendersi a tutto il genere umano, e da rendere le azioni e 

la condotta, anche delle persone più lontane, oggetto di plauso o di censura, a 

seconda che esse si accordino con quella regola che si è stabilita»1. 

All’origine della valutazione morale e del sentire comune sta la simpa-

tia, perché questa procura e realizza la comunicazione delle passioni e dei 

sentimenti. Alla simpatia deve essere fatto risalire il sentimento di appro-

vazione che nasce alla vista di tutti i moventi utili o piacevoli alla persona 

che li possiede; la simpatia è insomma la fonte principale delle distinzioni 

morali. Non si può fare a meno di richiamare la corrispondenza tra la 

funzione che la simpatia esercita nel campo dei sentimenti e quella che 

esercita la credenza nel campo della conoscenza. La credenza ci porta 

ad allargare il campo della nostra esperienza attuale, così la simpatia ci 

porta fuori di noi stessi, per farci sentire il sentire altrui. Tanto la simpatia 

quanto la credenza sono dei princìpi istintivi capaci, con la loro azione 

abituale, di superare il limite delle sensazioni da un lato, e della struttura 

egoistica della natura umana dall’altro. L’organizzazione dell’esperienza, 

come l’organizzazione del mondo sociale, non si rifà pertanto ad un 

mondo obiettivo intessuto di astratti valori razionali, bensì ad una spinta 

istintiva fondamentale che volge gli uomini verso il futuro nelle cono-

scenze e li sincronizza socialmente nei sentimenti che provano. La stessa 

avversione che Hume dimostra per i sistemi astratti della conoscenza, 

che muovono da princìpi del tutto isolati dall’esperienza, egli la estende 

anche a quei sistemi di doveri che sono calati sull’uomo da una pura e 

astratta costruzione conoscitiva, che si sovrappone alla realtà concreta dei 

moventi che determinano l’iniziativa dell’uomo nel mondo. In questo 

senso la natura umana non possiede in alcun modo una dimensione 

metafi sica; è piuttosto il risultato di una vicenda storica complessa, in cui 



27

ad un nucleo fornito di maggiore stabilità (elementi che si ripetono, e in 

virtù di questa ripetizione si rinsaldano) si accompagna un contesto di 

rapporti variamente condizionati e variamente operanti.

3. - Su questo sfondo generale si colloca anche la dottrina humiana 

della politica e dell’economia. Anche qui si deve richiamare la premi-

nenza del mondo delle passioni su quello della conoscenza, sebbene della 

vita associata degli uomini si dia una scienza fattuale specifi ca che si 

avvale di leggi generali. Si tratta di una scienza più descrittiva che pre-

scrittiva o normativa. Hume non si propone di formulare un quadro di 

valori politici di cui dimostrare la validità, ma di scoprire nella natura 

umana la radice dei problemi che riguardano la vita associata, in vista di 

una trattazione storico-fattuale di quegli stessi problemi.

Per venire in chiaro circa le origini e la natura della società Hume 

aff ronta la questione dell’origine della giustizia e del diritto. A tale pro-

posito distingue, come è noto, i doveri umani in due classi: quelli a cui 

l’uomo è spinto da un istinto naturale (l’amore per i fi gli, la gratitudine 

per i benefattori, ecc.) e quelli invece che derivano unicamente da un 

senso di obbligo derivante dalle necessità della società umana, la quale 

risulterebbe di fatto impossibile se essi fossero disattesi. Doveri - e relativi 

valori - di questo tipo sono la giustizia, il rispetto della proprietà altrui, la 

fedeltà, il mantenimento delle promesse, ecc. Non vi è, secondo Hume, 

alcun movente reale universale per osservare le regole della giustizia (non 

il nostro egoistico interesse né un generico sentimento morale), e bisogna 

allora concludere che il senso della giustizia e dell’ingiustizia non è deri-

vato dalla natura, ma nasce artifi cialmente - per quanto necessariamente - 

dall’educazione e dalle convenzioni umane. Le regole della giustizia ven-



28

gono stabilite dall’artifi cio umano. Eccone il modo: i bisogni dell’uomo 

sono innumerevoli, mentre i mezzi disponibili per soddisfarli sono insuf-

fi cienti. Con la società l’uomo può supplire alle proprie carenze e com-

pensare i propri difetti. La società è certo vantaggiosa per l’individuo, ma 

questo ancora non basta: bisogna che gli uomini divengano coscienti dei 

vantaggi che da essa loro derivano. Così Hume descrive i vari gradi in 

cui avviene questa presa di coscienza negli uomini, mostrando che nel 

momento in cui questa coscienza si fa completa, la questione principale 

diviene quella di un artifi cio che ponga i beni esterni nelle stesse con-

dizioni di vantaggio che sono propri dei beni “fi ssi” dell’uomo, quali la 

mente e il corpo. Questo artifi cio non può manifestarsi che nella forma 

di una convenzione tra tutti i membri della società allo scopo di dare sta-

bilità, e “regolarità”, al possesso dei beni esterni, lasciando ad ognuno il 

godimento pacifi co di ciò che egli può acquistare con la sua fortuna o il 

suo lavoro.

La convenzione si ha pertanto quando le azioni di ogni individuo - 

secondo le parole di Hume - si riferiscono a quelle degli altri e vengono 

compiute nella supposizione che gli altri debbano, a loro volta, com-

pierne delle altre quale contropartita.

Alla dottrina contrattualistica dell’origine della società Hume contrap-

pone così una dottrina convenzionalistica. Questa presenta il vantaggio 

di non cadere nell’astrattismo intellettualistico della prima, ma di uni-

formarsi ad una teoria dell’azione umana che trova radicamento nei con-

creti impulsi della natura umana, negando ancora una volta effi  cacia 

produttiva all’“inattiva” ragione. Dallo stabilirsi della convenzione per cui 

ognuno si astiene dai beni altrui ed è rassicurato nei propri nascono così 

le idee elementari di giustizia e di ingiustizia, di proprietà, di diritto e di 

obbligo.

4. - Quelli che si sono fi n qui per sommi capi delineati sono i punti 

di riferimento da cui sorge la teoria della natura umana in Hume. Questi 

punti di riferimento concettuali contribuiscono a formare il “sapere” 

antropologico diff uso che nutre la “teoria”. Nel quadro di questo sapere 

l’istinto occupa un posto centrale e soverchiante, fi no ad apparire quasi 



29

come l’erede dell’antico principio teologico della provvidenza. 

Esiste nel sapere humiano una teleologia dell’istinto: un fi nalismo 

implicito che preserva la conoscenza dell’uomo dallo scacco, consentendo 

all’intelletto di estendere la sua conoscenza dall’esperienza passata a quella 

futura, vincolando l’individuo all’interazione sociale, generando le isti-

tuzioni di sgravio (nel senso che sarà poi di Gehlen), universalizzando 

quanto più possibile la valutazione morale. Il giudizio fi nale che Hume 

pronuncia sul signifi cato dell’istinto è, come è noto, che ad esso sono 

affi  date tutte le funzioni troppo delicate e decisive per essere lasciate 

all’incerto operare della ragione. Altro che inderivabilità dell’ought dall’is 

nel quadro non-cognitivista dell’etica humiana: qui Hume non appare 

aff atto vincolato dalla propria “legge”, poiché per lui è l’istinto - questo 

“fatto” potente - ad aprire uno spiraglio e quasi off rire una fondazione alla 

cognitività del sapere, rendendo quindi possibile una teoria.

La fi losofi a è insomma, nel quadro epistemologico inaugurato da 

Hume, una forma di sapere fornita di validità solo in quanto fondata 

sull’osservazione di dati fattuali primigenii come appunto l’istinto. La 

“natura umana” o la “mente” di cui la fi losofi a viene descrivendo la strut-

tura sono, a giudizio di Hume, in diretto rapporto con le singole nature 

e con le singole menti che esistono nella realtà e ne indicano i caratteri 

comuni in una prospettiva generale. La natura umana è cioè un’idea gene-

rale che si costruisce induttivamente considerando ciò che è comune a 

più idee particolari. 

In proposito è stato osservato dalla critica che Hume, e in genere 

l’antropologia del Settecento, propongono la descrizione concreta di un 

individuo astratto (e in questo senso procede il riferimento, fi n qui adom-

brato, alla base istintuale generica della natura umana), contrariamente 

a quanto fa la psicologia contemporanea, la quale propone invece la 

descrizione astratta di un individuo concreto2. Ovverosia: Hume non fa 

richiami concreti ad aspetti singolarmente individuati di quella natura 

umana che è oggetto principale della sua indagine; egli crea  un uomo 

ideale e opera ancora nell’universale e nel genere, e non nell’individuale e 

nel singolo, come il suo empirismo richiederebbe. In questo senso si può 

dire che la razionalità metafi sica, cacciata dalla porta, rientra dalla fi ne-



30

stra sotto le mentite spoglie di un metodo non ancora compiutamente 

critico. 

D H

Trattato sulla natura umana - III. Sulla morale

Parte seconda: Giustizia e ingiustizia ( *)

Sezione prima: La giustizia è una virtù naturale o artifi ciale?

Non per ogni tipo di virtù abbiamo un senso naturale, ma ci sono 

alcune virtù che producono piacere e approvazione grazie ad artifi ci o 

invenzioni che nascono dalle condizioni e dalle necessità dell’umanità. 

Aff ermo che la giustizia è una virtù di questo genere, e mi sforzerò di 

difendere questa opinione con una breve argomentazione, prima di esa-

minare la natura dell’artifi cio da cui deriva il senso di questa virtù. [...]

Supponiamo che una persona mi abbia prestato una somma di denaro 

alla condizione che le venga restituita in pochi giorni, e supponiamo inol-

tre che alla scadenza del termine convenuto mi richieda la somma: quale 

ragione o quale motivo ho di restituire il denaro? Si dirà forse che il mio 

rispetto per la giustizia e la mia avversione per la scelleratezza e la disone-

stà sono per me ragioni suffi  cienti, se possiedo un minimo di onestà o di 

senso del dovere e dell’obbligo. Questa risposta è senza dubbio giusta e 

soddisfacente per un uomo civilizzato e allevato nel rispetto di una certa 

disciplina e di una certa educazione. Ma, in una condizione umana pri-

mitiva e più naturale, ammesso che vogliate chiamare naturale una simile 

condizione, questa risposta verrebbe rifi utata in quanto del tutto incom-

prensibile e sofi stica. Infatti una persona che si trovasse in questa condi-

zione vi chiederebbe immediatamente: in che cosa consiste questa onestà 

e giustizia che voi trovate nel restituire un prestito e nell’astenervi dalla 

proprietà altrui? Non sta certamente nell’atto esteriore; quindi deve tro-

varsi nel motivo da cui deriva l’azione esterna. Questo motivo non può 

mai essere un rispetto per l’onestà dell’azione; infatti è chiaramente un 

errore sostenere che un motivo virtuoso è necessario per rendere onesta  



31

un’azione, e che allo stesso tempo questo rispetto per l’onestà è il motivo 

dell’azione. Non possiamo mai avere rispetto per la virtù di un’azione a 

meno che l’azione non sia già prima virtuosa. Nessuna azione può essere 

virtuosa se non in quanto proceda da un motivo virtuoso. Un motivo 

virtuoso deve quindi precedere il rispetto per la virtù, ed è impossibile che 

il motivo virtuoso e il rispetto per la virtù sia la stessa cosa.

Bisogna quindi trovare, per gli atti di giustizia e onestà, un motivo 

diverso dal nostro rispetto per l’onestà, e proprio qui sta la diffi  coltà mag-

giore. Infatti, se noi sostenessimo che la preoccupazione per il nostro 

interesse personale o per la nostra reputazione è il motivo legittimo di 

tutte le nostre azioni oneste, ne seguirebbe che tutte le volte che questa 

preoccupazione fi nisce, l’onestà non potrebbe più esistere. Ma è certo che 

l’amore di sé, quando agisce a suo piacimento, invece di impegnarci in 

azioni oneste è fonte di qualsiasi ingiustizia e violenza, né si possono mai 

correggere questi vizi senza correggere e reprimere i movimenti naturali 

di questo appetito.

Ma se si aff ermasse che la ragione o il motivo di queste azioni sta nella 

sollecitudine per l’interesse pubblico, rispetto al quale non c’è nulla di più 

contrario degli esempi di ingiustizia e di disonestà, a chi sostenesse ciò 

sottoporrei le seguenti considerazioni. Primo: l’interesse pubblico non 

è naturalmente unito al rispetto delle regole di giustizia, ma è ad esso 

collegato mediante una convenzione artifi ciale con cui vengono stabilite 

queste regole. Secondo: [...] l’esperienza dimostra suffi  cientemente che gli 

uomini, nella loro vita quotidiana, non arrivano certo a preoccuparsi del-

l’interesse pubblico quando pagano i loro creditori, mantengono le loro 

promesse o si astengono dal furto, dalla rapina e da qualsiasi altro tipo di 

ingiustizia. Si tratta di un motivo troppo lontano per riuscire a infl uen-

zare la generalità degli uomini e ad agire con una qualche forza su azioni 

tanto contrarie all’interesse personale quali sono spesso gli atti di giustizia 

e i comuni atti di onestà.

Si può, in generale, aff ermare che nelle menti degli uomini non è pre-

sente una passione quale l’amore per l’umanità, come tale, indipenden-

temente dalle qualità personali, dall’utile ricavabile o da una relazione 

con il nostro io. È vero che non c’è nessun essere umano, e anzi nessuna 



32

creatura sensibile, la cui felicità o la cui disgrazia non ci infl uenzino in 

qualche modo, quando ci sono vicine e ce le rappresentiamo a colori 

vivaci: ma questo deriva semplicemente dalla simpatia e non costituisce 

una prova di tale aff etto universale per l’umanità, in quanto questa pre-

mura per gli altri si estende al di là della nostra specie. […] Non vi 

sono fenomeni che indichino la presenza di una simile aff ezione verso gli 

uomini, indipendentemente dal loro merito e da ogni altra circostanza. 

Amiamo la compagnia in generale, ma proprio come amiamo qualsiasi 

altro divertimento. In Italia, un inglese è un amico, in Cina lo è qualsiasi 

europeo, e forse ameremmo un uomo per il solo fatto che è un uomo 

se lo incontrassimo sulla luna. Ma tutto ciò deriva esclusivamente dalla 

relazione con noi stessi: relazione che in questi casi acquista forza perché 

è limitata a poche persone.

Se quindi la benevolenza pubblica, ossia una sollecitudine per gli inte-

ressi dell’umanità, non può rappresentare il motivo originario della giu-

stizia, ancora meno lo può la benevolenza privata, ossia una considerazione 

per gli interessi della parte in causa. […]

Sezione seconda: Giustizia e proprietà.

[...] Ci sono tre specie diverse di beni che noi possediamo: la soddi-

sfazione intima della nostra mente, i vantaggi esterni del nostro corpo 

e il godimento di quei beni che abbiamo acquisito con il nostro lavoro 

e la nostra buona sorte. Siamo perfettamente sicuri nel godimento dei 

beni del primo tipo. Quelli del secondo possono esserci sottratti, ma non 

possono essere di nessun vantaggio per colui che ce li toglie. Soltanto gli 

ultimi sono soggetti tanto alla violenza altrui quanto alla possibilità di 

passare da una persona ad un’altra senza subire nessuna perdita o altera-

zione; e nello stesso tempo non esiste una quantità di questi beni suffi  -

ciente a soddisfare i bisogni e i desideri di tutti. Quindi, come l’aumento 

di questi beni costituisce il vantaggio principale della società, così l’insta-

bilità del loro possesso, insieme con la loro scarsezza, ne costituisce l’osta-

colo principale.

Invano ci aspetteremmo di trovare un rimedio per questo inconve-



33

niente, o invano spereremmo di scoprire un principio non artifi ciale della 

mente umana, in grado di controllare la parzialità di queste aff ezioni e di 

farci superare le tentazioni che nascono dalla nostra situazione.

L’idea di giustizia non può mai servire a questo scopo, né può essere 

presa come un principio naturale in grado di ispirare agli uomini una 

equa condotta reciproca [...]. Risulta [infatti] che nella struttura origina-

ria della nostra mente la nostra attenzione è limitata soprattutto a noi 

stessi, in secondo luogo si estende ai nostri parenti e amici, e infi ne solo 

molto debolmente raggiunge gli estranei e le persone che ci sono indif-

ferenti. Quindi questa parzialità e ineguaglianza di aff ezioni deve avere 

un’infl uenza non solo sul nostro comportamento e sulla nostra condotta 

nella società, ma anche sulle nostre idee di vizio e di virtù, al punto di 

farci considerare vizioso e immorale qualsiasi notevole allontanamento 

da questa visione parziale, dovuto a un eccessivo allargamento o a un 

eccessivo restringimento di tali aff ezioni. Questo lo possiamo osservare 

nei giudizi che comunemente diamo sulle azioni, per cui biasimiamo una 

persona sia che essa concentri tutte le sue aff ezioni sulla sua famiglia, sia 

che la trascuri completamente, al punto di dare la preferenza, nel caso di 

un contrasto di interessi, ad un estraneo o addirittura ad un conoscente 

occasionale. Da tutto ciò deriva che le nostre idee morali naturali, invece 

di fornire un rimedio alla parzialità delle nostre aff ezioni, si conformano 

piuttosto a questa parzialità e le danno ulteriore forza e infl uenza.

Il rimedio, quindi, non viene dalla natura, ma dall’artifi cio: o, più pro-

priamente parlando, la natura fornisce con il giudizio e con l’intelletto 

un rimedio a ciò che di irregolare e di svantaggioso c’è nelle aff ezioni. 

Infatti quando gli uomini si siano accorti come il principale motivo di 

turbamento nella società sorga da quei beni che chiamiamo esterni e dal 

loro continuo e instabile passare da una persona all’altra, dovranno cer-

care un rimedio ponendo questi beni, per quanto è possibile, sullo stesso 

piano dei vantaggi fi ssi e costanti della mente e del corpo. Ciò non si 

può fare altrimenti che mediante una convenzione tra tutti i membri della 

società, e cioè quella di conferire stabilità al possesso di questi beni esterni e 

di lasciare che ognuno goda in pace di tutto ciò che riesce ad acquisire casual-

mente o con il suo lavoro. In questo modo ognuno sa ciò che può posse-



34

dere in tutta tranquillità, mentre le passioni vengono così frenate nei loro 

movimenti parziali e contraddittori. Un freno del genere non è contrario 

a queste passioni, in quanto, se tale fosse stato, non avrebbe mai potuto 

aff ermarsi né conservarsi, ma è contrario solo ai movimenti avventati e 

impetuosi delle passioni. [...].

Questa convenzione non ha la natura di una promessa: essa rappre-

senta solo una consapevolezza generale per l’interesse comune, consape-

volezza che tutti i membri della società esprimono gli uni nei confronti 

degli altri, e che li induce a regolare la loro condotta in base a certe regole. 

Osservo che è mio interesse lasciare a un altro il possesso dei suoi beni, 

purché egli agisca nello stesso modo nei miei confronti. Anche l’altro è 

consapevole di un analogo interesse a regolare la sua condotta. Quando 

si esprime reciprocamente questa consapevolezza dell’interesse comune, 

così che essa risulta nota ad entrambi, allora essa produce una risoluzione 

e un comportamento adeguato. E questo, di certo, si può chiamare abba-

stanza propriamente una convenzione o un accordo tra di noi, anche 

se manca qualsiasi promessa, dato che le azioni di ciascuno di noi sono 

in rapporto con quelle altrui e le compiamo in base alla supposizione 

che l’altro dovrà compierne certe altre. Due uomini che sospingono una 

barca a forza di remi lo fanno in virtù di un accordo o di una conven-

zione, sebbene essi non si siano dati alcuna promessa reciproca. La regola 

della stabilità del possesso non solo deriva dalle convenzioni umane, ma 

sorge inoltre gradualmente e acquista forza attraverso un lento progresso, 

e in virtù di una reiterata esperienza degli inconvenienti che sorgono dal 

trasgredirla. Questa esperienza, anzi, ci dà ulteriori assicurazioni che la 

consapevolezza del reciproco interesse è divenuta comune a tutti e ci dà 

fi ducia sulla regolarità della futura condotta di tutti. Solo su questa aspet-

tativa si fondano la nostra moderazione e la nostra astensione dai beni 

altrui. [...]

Dopo che si è consolidata questa convenzione relativa all’astensione dai 

beni altrui, e dopo che ognuno ha raggiunto la stabilità dei beni che pos-

siede, sorgono immediatamente le idee di giustizia e di ingiustizia, così 

come quelle di proprietà, diritto e obbligo. Queste ultime sono completa-

mente inintelligibili se non si comprendono le prime. La nostra proprietà 



35

non è null’altro che quell’insieme di beni il cui possesso costante è stabi-

lito dalle leggi della società, cioè dalle leggi della giustizia. Perciò coloro 

che usano le parole  proprietà, diritto o obbligo prima di avere spiegato 

l’origine della giustizia, o che addirittura le usano proprio per spiegarla, 

sono colpevoli di un grossolano errore e non possono mai ragionare su 

una solida base. La proprietà di un uomo è un oggetto in relazione con 

lui; questa relazione non è naturale, ma morale e basata sulla giustizia: 

è del tutto assurdo, quindi, immaginare che si possa avere un’idea della 

proprietà senza comprendere appieno la natura della giustizia, e senza 

mostrare la sua origine nell’artifi cio e nell’invenzione degli uomini. L’ori-

gine della giustizia spiega quella della proprietà; è lo stesso artifi cio che dà 

vita ad entrambe. Poiché il nostro primo e più naturale sentimento morale 

si basa sulla natura delle nostre passioni e dà la preferenza a noi stessi e 

agli amici rispetto agli estranei, è impossibile che esistano naturalmente 

un diritto o una proprietà stabili fi no a quando le passioni opposte degli 

uomini li spingano in direzioni contrarie e non frenate da una conven-

zione o da un accordo. [...]

È certo che nessuna aff ezione della mente umana ha la forza suffi  -

ciente a controbilanciare la passione dell’accrescimento e del guadagno e 

a rendere gli uomini dei membri adatti alla società facendoli astenere dai 

beni altrui. La benevolenza nei confronti degli estranei è troppo debole 

a questo scopo; e per quanto riguarda le altre passioni, vediamo che 

esse ravvivano questa avidità, se solo consideriamo che quanto maggiori 

sono i nostri beni, tanto maggiore è la capacità di appagare tutti i nostri 

appetiti. Non c’è nessuna passione che, perciò, sia in grado di control-

lare questa tendenza all’interesse personale, tranne questa stessa tendenza 

mediante un cambiamento di direzione. Ora, perché questo cambiamento 

avvenga, basterà soltanto un minimo di rifl essione: sarà infatti evidente 

che la passione viene soddisfatta molto meglio se viene frenata che 

lasciandola pienamente libera, e che conservando la società facciamo dei 

progressi molto maggiori nell’acquisire beni di quanti ne faremmo nello 

stato di solitudine e di abbandono che segue necessariamente la violenza 

e la licenza universale. Perciò il problema relativo alla malvagità o alla 

bontà della natura umana non ha minimamente a che fare con quest’al-



36

tro problema relativo all’origine della società. [...] Infatti, che la passione 

dell’interesse personale sia considerata un vizio oppure una virtù è esatta-

mente la stessa cosa; infatti essa soltanto riesce a frenare se stessa, così che 

se essa è virtuosa gli uomini divengono sociali grazie alla loro virtù, se è 

viziosa è il loro vizio ad avere lo stesso eff etto.

Ora, dato che questa passione riesce a frenarsi in quanto si stabilisce la 

regola della stabilità del possesso, se questa regola fosse molto astrusa e di 

diffi  cile invenzione, allora la società dovrebbe essere ritenuta in un certo 

modo accidentale. Ma se ci accorgiamo che non c’è nulla di più semplice 

e ovvio di questa regola, che ogni genitore al fi ne di conservare la pace tra 

i suoi fi gli deve stabilirla, e che questi primi rudimenti della giustizia deb-

bono essere perfezionati quotidianamente a mano a mano che la società 

si allarga, - se tutto ciò risulta evidente, potremo concludere che è del 

tutto impossibile che gli uomini restino per un lungo periodo di tempo in 

questa condizione selvaggia che precede la società, e che anzi si può giu-

stamente considerare sociale lo stesso loro stato e condizione iniziale. Ciò 

non impedisce, però, che dei fi losofi  possano, se lo desiderano, arrivare 

con i loro ragionamenti fi no al presunto stato di natura, purché ammet-

tano che si tratta di una semplice fi nzione fi losofi ca che non ha mai avuto 

alcuna realtà e che mai avrebbe potuto averne. [...]

Senza dubbio si deve considerare tutto ciò [che attiene alla confi gura-

zione fi losofi ca dello stato di natura] come una oziosa fi nzione; purtut-

tavia essa merita la nostra attenzione perché non c’è nulla che mostri 

con maggior evidenza l’origine di quelle virtù che sono argomento della 

nostra indagine. Ho già osservato che la giustizia trova la sua origine nelle 

convenzioni umane e che queste ultima vanno intese come un rimedio a 

certi inconvenienti che derivano dal concorso di certe qualità della mente 

umana e dalla situazione degli oggetti esterni. Le qualità della mente sono 

l’egoismo e una generosità limitata, e la situazione degli oggetti esterni è 

data dalla loro facilità di cambiare possessore e dalla loro scarsezza rispetto 

ai bisogni e ai desideri degli uomini. Per quanto i fi losofi  possano aver 

trovato in queste rifl essioni motivo di perplessità, i poeti hanno invece 

ritenuto guida infallibile un certo gusto o istinto comune, che oltrepassa 

qualsiasi fi losofi a che noi abbiamo fi no ad oggi conosciuto. Essi si sono 



37

accorti facilmente che, se ogni uomo avesse un tenero atteggiamento per 

gli altri o se la natura potesse supplire abbondantemente a tutti i nostri 

bisogni e desideri, allora non potrebbe esistere quella gelosia di interessi 

che la giustizia presuppone; né si presenterebbe alcuna occasione per 

quelle distinzioni e quei limiti della proprietà e del possesso che attual-

mente troviamo tra gli esseri umani. Aumentate suffi  cientemente la bene-

volenza degli uomini, o la bontà della natura, e renderete del tutto inutile 

la giustizia, che sarà sostituita da virtù molto più nobili e da fortune 

molto più apprezzabili. L’egoismo degli uomini è stimolato dal fatto che, 

in proporzione ai nostri bisogni, pochi sono i beni in nostro possesso; ed 

è per frenare questo egoismo che gli uomini sono stati obbligati a sepa-

rarsi dalla comunità e a distinguere tra i beni propri e quelli altrui. 

Non abbiamo bisogno di ricorrere alle fi nzioni dei poeti per com-

prendere che le cose stanno così. [...] Ecco quindi una proposizione che 

ritengo possa essere considerata certa: la giustizia deriva la sua origine 

solo dall’egoismo e dalla limitata generosità degli uomini oltre che dalle 

insuffi  cienti risorse che la natura ha predisposto per la soddisfazione dei 

loro bisogni. Se ci volgiamo indietro scopriremo che questa proposizione 

conferisce una forza ulteriore ad alcune delle osservazioni che abbiamo 

già fatto su questo argomento. [...]

Sezione terza: Regole che determinano la proprietà.

Sebbene l’istituzione della regola che riguarda la stabilità del possesso 

sia non solo utile, ma anche assolutamente necessaria alla società umana, 

questa regola non può servire a nessuno scopo fi ntanto che rimane posta 

in termini così generali. Bisogna indicare un metodo che ci permetta di 

decidere quali particolari beni debbano essere assegnati ad ogni partico-

lare persona, mentre il resto dell’umanità è esclusa dal loro possesso e dal 

loro godimento. Il nostro compito, quindi, sarà ora quello di scoprire 

delle ragioni che modifi cano quella regola generale e la rendono adeguata 

alle abitudini e alla prassi comune del mondo.

È chiaro che queste ragioni non derivano dal fatto che una certa parti-

colare persona o la società ricaverebbero del godimento di certi beni par-



38

ticolari una utilità o un vantaggio superiori a quelli che risulterebbero 

se a possedere tali beni fosse una qualsiasi altra persona. Sarebbe senza 

dubbio meglio che ognuno possedesse ciò che gli è più conveniente e più 

appropriato; ma, oltre al fatto che questa relazione di convenienza può 

essere comune a parecchie cose nello stesso tempo, essa è soggetta a così 

numerose controversie, che una regola così vaga e incerta risulterebbe del 

tutto incompatibile con la pace della società umana. La convenzione rela-

tiva alla stabilità del possesso è stata istituita per eliminare tutte le occa-

sioni di discordia e di contesa; e non si sarebbe mai raggiunto questo fi ne 

se si fosse concesso di applicare questa regola in modo diff erente in ogni 

singolo caso a seconda della particolare utilità riscontrabile in un’applica-

zione del genere.

La giustizia, nelle sue decisioni, non tiene conto dell’adeguatezza e del-

l’inadeguatezza degli oggetti alle singole persone, ma procede tenendo 

conto di prospettive più ampie. Un uomo, generoso o avaro che sia, sarà 

ugualmente bene accetto alla giustizia, e otterrà con la medesima facilità 

una decisione a suo favore, anche su ciò che per lui è completamente inu-

tile.

Ne deriva che la regola generale secondo cui il possesso deve essere sta-

bile viene fatta valere non già mediante giudizi particolari, ma mediante 

altre regole generali che si devono estendere alla totalità della società, 

e non permettono eccezioni, né dovute a malevolenza né a favoritismi. 

Come esempio propongo il caso seguente. Immaginiamo in primo luogo 

gli uomini nella loro condizione selvaggia e solitaria, e supponiamo che, 

essendo coscienti dell’infelicità di questa condizione e prevedendo i van-

taggi che risulterebbero dalla società, cerchino la compagnia l’uno del-

l’altro e si off rano reciproca protezione e assistenza. Supponiamo anche 

che essi siano dotati di tale sagacia da percepire immediatamente che 

l’ostacolo principale alla costruzione di una società e di un’associazione 

sta nell’avidità e nell’egoismo del loro temperamento naturale; per porre 

rimedio a ciò essi istituiscono una convenzione per la stabilità del possesso 

e per un freno e una limitazione reciproci. Mi rendo conto che questo 

modo di procedere non è del tutto naturale; ma, oltre al fatto che io qui 

suppongo solo che si sia arrivati improvvisamente a quelle conclusioni 



39

che di fatto furono raggiunte insensibilmente e per gradi: oltre a ciò, dico, 

è estremamente probabile che numerose persone, una volta che per vari 

motivi siano separate dalle società a cui appartenevano precedentemente, 

possano sentirsi obbligate a formare tra di loro una nuova società, e in 

questo caso sarebbero completamente nella situazione sopra indicata.

È evidente che in questa situazione la loro prima diffi  coltà, dopo essere 

arrivati alla generale convenzione per l’istituzione della società e per la 

stabilità del possesso, sarà quella di separare i loro beni e di assegnare 

a ciascuno la sua porzione particolare che per il futuro dovrà godere 

senza preoccupazioni. Questa diffi  coltà non li impegnerà a lungo, perché 

immediatamente dovrà presentarsi a loro, come il più naturale degli espe-

dienti, che ognuno continui a godere ciò di cui è padrone al presente e 

che la proprietà o il possesso costante si uniscano al possesso immediato. 

Tale è l’eff etto dell’abitudine, che essa non solo ci familiarizza con tutto 

ciò che abbiamo goduto a lungo, ma ci comunica anche un aff etto per 

questo qualcosa, e ce lo fa preferire ad altri oggetti che possono anche 

avere un valore maggiore, ma che ci sono meno noti. Ciò che abbiamo 

avuto a lungo davanti agli occhi e che è stato spesso utilizzato a nostro 

vantaggio è proprio ciò da cui siamo maggiormente restii a separarci; 

mentre possiamo facilmente vivere senza beni che non abbiamo mai 

goduto e a cui non siamo abituati. È evidente quindi che gli uomini 

accetterebbero facilmente l’espediente che ognuno continui a godere ciò che 

attualmente possiede, e questa è la ragione per cui essi si accorderebbero 

del tutto naturalmente nel preferirlo.

Ma possiamo osservare che, sebbene la regola di attribuire la proprietà 

al possessore attuale sia del tutto naturale, e quindi utile, purtuttavia la 

sua utilità non si estende al di là della formazione iniziale della società, 

e non ci potrebbe essere niente di più fatale che un costante rispetto 

di questa regola, cosa che escluderebbe qualsiasi restituzione e autorizze-

rebbe e ricompenserebbe qualsiasi ingiustizia. Perciò dobbiamo ricercare 

un’altra circostanza che possa far sorgere la proprietà dopo il formarsi della 

società; di circostanze di questo genere, e cioè l’occupazione, la prescri-

zione, l’accessione e la successione. Esamineremo brevemente ciascuna di 

esse cominciando con l’occupazione.



40

Il possesso di tutti i beni esterni è mutevole e incerto; questo è uno 

degli ostacoli più signifi cativi all’istituirsi della società, ed è la ragione 

per cui, per accordo universale, esplicito o tacito, gli uomini si pongono 

un freno mediante quelle che ora chiamiamo regole della giustizia e del-

l’equità. L’infelicità della condizione che precede questo freno è la causa 

per cui ci sottomettiamo a questo rimedio il più rapidamente possibile, 

e questo ci fornisce immediatamente una ragione del perché noi colle-

ghiamo l’idea di proprietà al primo possesso, ovvero all’occupazione. Gli 

uomini non vogliono lasciare in sospeso la proprietà, neppure per un bre-

vissimo tempo, o aprire il minimo spiraglio alla violenza e al disordine. 

A ciò possiamo aggiungere che il primo possesso è sempre quello che più 

di tutti richiama l’attenzione, e se noi lo trascurassimo non vi sarebbe 

neanche l’ombra di una ragione per assegnare la proprietà a un possesso 

successivo.

Non ci resta quindi che determinare cosa si intende esattamente con 

possesso, e non è cosa tanto facile come può sembrare a prima vista. Si 

dice che abbiamo il possesso di una cosa non solo quando la tocchiamo 

direttamente, ma anche quando rispetto ad essa ci troviamo in una situa-

zione tale da avere il potere di usarla, e possiamo muoverla, modifi carla 

o distruggerla a nostro piacere o ai nostro immediato vantaggio. Questa 

relazione, quindi, è un tipo di relazione di causa ed eff etto; e poiché la 

proprietà non è altro che un possesso costante derivato dalle regole della giusti-

zia, ovvero dalle convenzioni degli uomini, va considerata come una rela-

zione della stessa specie. Ma qui possiamo osservare che siccome il potere 

di usare un oggetto diviene più o meno certo a seconda della maggiore 

o minore probabilità che si incontrino interruzioni, e siccome questa 

probabilità può crescere gradualmente e insensibilmente, è in molti casi 

impossibile determinare quando il possesso incomincia o fi nisce, e non 

esiste un criterio certo con cui poter risolvere questioni del genere. Un 

cinghiale che cada in una trappola sarà considerato in nostro possesso 

se gli è impossibile scappare. Ma che cosa intendiamo per impossibile? 

Come facciamo a distinguere questa impossibilità da una improbabilità? 

E come distinguiamo esattamente quest’ultima da una probabilità? Pro-

vatevi a segnare i limiti precisi dell’una e dell’altra e a mostrare il criterio 



41

con cui poter risolvere tutte le dispute che possono nascere e che, di fatto, 

come ci dice l’esperienza, nascono frequentemente a questo proposito.

Dispute di questo genere possono nascere non solo a proposito del-

l’esistenza reale della proprietà e del possesso, ma anche a proposito della 

loro estensione; e spesso queste dispute non possono avere nessuna solu-

zione, o non possono essere risolte da nessun’altra facoltà che non sia 

l’immaginazione. Una persona che sbarchi sulla spiaggia di una piccola 

isola deserta e incolta, da questo stesso momento viene considerata il 

suo possessore, e acquista la proprietà di tutta l’isola, poiché in questo 

caso l’oggetto è limitato e circoscritto nell’immaginazione e nello stesso 

tempo è proporzionato al nuovo possessore. La stessa persona, sbarcando 

su un’isola deserta vasta come la Gran Bretagna, non estende la sua pro-

prietà al di là del suo possesso immediato, mentre una colonia numerosa 

sarebbe considerata proprietaria di tutta l’isola fi n dal primo momento 

dello sbarco.

Ma accade spesso che il diritto del primo possessore si oscuri con il pas-

sare del tempo e che diventi impossibile risolvere molte controversie che 

possono nascere a questo riguardo. In questo caso entra in gioco natural-

mente il lungo possesso o prescrizione che dà a una persona una proprietà 

suffi  ciente su tutto ciò di cui gode. La natura della società umana non 

ammette una grande precisione e non sempre possiamo risalire all’ori-

gine prima delle cose per determinare la loro condizione attuale. Un con-

siderevole intervallo di tempo pone gli oggetti a una tale distanza, che 

essi sembrano in certo modo perdere la loro realtà e avere un’infl uenza 

così scarsa sulla mente come se non fossero mai esistiti. Il diritto di un 

uomo che appare chiaro e certo al presente, cinquant’anni dopo sembrerà 

oscuro e dubbio, anche quando si riescano a provare con la maggiore 

evidenza e certezza i fatti su cui si fonda. Gli stessi fatti non hanno la 

medesima infl uenza dopo un così lungo intervallo di tempo. E questo 

possiamo prenderlo come un convincente argomento a favore della nostra 

dottrina precedente sulla proprietà e la giustizia. Il possesso protratto per 

lungo tempo conferisce un diritto su un oggetto. Ma poiché è certo che 

sebbene ogni cosa sia prodotta nel tempo, non c’è nulla di reale che sia 

prodotto dal tempo, non è qualcosa di reale negli oggetti, ma è frutto dei 



42

sentimenti: infatti troviamo che il tempo ha un’infl uenza solo su questi.

Acquistiamo la proprietà degli oggetti per accessione quando questi 

sono connessi in modo molto stretto con oggetti che sono già di nostra 

proprietà, e nello stesso tempo sono inferiori ad essi. Così i frutti del 

nostro giardino, la prole del nostro bestiame e il lavoro di nostri servi 

sono tutte cose che vengono giudicate di nostra proprietà anche prima 

del possesso. Quando degli oggetti sono connessi insieme nell’immagina-

zione si ha la tendenza a porli sullo stesso piano, e di solito si pensa che 

siano dotati delle stesse qualità. Passiamo facilmente dall’uno all’altro e 

non facciamo nessuna diff erenza nei nostri giudizi a loro riguardo, spe-

cialmente se il secondo è inferiore al primo.

Il diritto di successione è infi ne un diritto molto naturale, derivato dal 

presunto consenso del genitore o di un parente vicino, e dall’interesse 

generale dell’umanità, che esige che i beni degli uomini passino a coloro 

che sono ad essi più cari, al fi ne di renderli più operosi e frugali. Forse 

queste cause sono assecondate dall’infl uenza della relazione, ossia dall’as-

sociazione di idee che ci spinge naturalmente a guardare al fi glio dopo 

la morte del padre, e ad attribuirgli un diritto ai suoi beni. Questi beni 

devono divenire proprietà di qualcuno, ma il problema è di chi. In questo 

caso, evidentemente, i fi gli si presentano per primi alla mente, e poiché 

erano già collegati a quei beni per mezzo del loro defunto genitore, siamo 

portati a legarli ancora più strettamente, mediante la relazione di pro-

prietà. [...]

Per quanto utile e perfi no necessaria possa essere la stabilità del possesso 

per la società umana, essa è accompagnata da notevoli inconvenienti. 

Applicare un rimedio diretto e permettere a ognuno di impadronirsi 

con la violenza di ciò che ritiene a lui più appropriato, signifi cherebbe 

distruggere la società; e perciò le regole della giustizia ricercano una via 

di mezzo tra una rigida stabilità e questo mutevole e incerto accomoda-

mento. Ma non esiste migliore via di mezzo di quella, più che evidente, 

per cui il possesso e la proprietà debbono essere sempre stabili, tranne 

quando il proprietario consente di attribuirli a qualcun altro. Questa 

regola non può avere delle conseguenze negative e far sorgere guerre 

e contrasti, poiché il consenso del proprietario, che è l’unico che conta, 



43

accompagna l’alienazione dei beni. Esso inoltre può servire a molti validi 

fi ni, contribuendo a una più conveniente distribuzione della proprietà. 

Le varie parti della terra producono beni diversi, e inoltre gli uomini sono 

per natura adatti a diff erenti mestieri, e raggiungono una maggiore perfe-

zione se si dedicano esclusivamente a uno solo di essi. Tutto ciò esige uno 

scambio e un commercio reciproco, ragione per cui il trasferimento della 

proprietà per consenso è basato su di una legge della natura.


