Stefano Berni
Emanuele Castrucci

HUME E LA PROPRIETA

WORKING PAPER 43

2002



I Working Papers del Dipartimento di Scienze Storiche, Giuridiche, Politiche ¢
Sociali dell’ Universita degli Studi di Siena mirano a promuovere la circolazione
dei risultati, anche intermedi, delle attiviti di ricerca svolte nell ambito del Dipar-
timento

Comitato di redazione: Mario Ascheri, Maurizio Cotta, Maurizio Degl’Innocenti
Cura tipografica e stampa: Roberto Bartali, Silvio Pucci



AVVERTENZA

Gli scritti che seguono costituiscono un tentativo di approfondimento
critico del problema filosofico-politico della proprieta nella riflessione di
David Hume, collegato all’attivitd seminariale della Cattedra di Filosofia
del diritto della Facolta di Giurisprudenza dell’Universita di Siena nel
corso dell’a.a. 2001-2002. La seconda parte ha invece carattere documen-
tario, riportando alcuni tra i testi humiani cui viene fatto piu diretto e
frequente riferimento in questi stessi scritti.

S.B.-E.C.



LA PROPRIETA IN HUME TRA NATURA E GIUSTIZIA

di Stefano Berni

Il concetto di proprieta ¢ discusso principalmente da Hume all’interno
del Trattato sulla natura umana e successivamente nella Ricerca sui principi
della morale.

Nel 7rattato, la proprieta ¢ connessa alla giustizia, che a sua volta trova
una base stabile all'interno di un ragionamento sulla natura e sulle passioni
umane. Infatti, Hume scrive che la morale «si fonda sul piacere e dolore,
quasi che essa sia «fondata sulla natura»'. Cumilta e I'orgoglio sono pas-
sioni derivanti dalla natura umana, «ma sebbene abbiano per loro causa
naturale e pitt immediata la qualita della nostra mente e del nostro corpo,
e cio¢ I'io, 'esperienza ci dice che vi sono molti altri oggetti», per esempio
la proprieta. «Essa ¢ la relazione che ¢ considerata pit stretta delle altre e
che fra tutte & quella che pil facilmente suscita la passione dell’orgoglio».

Come scrive Eugenio Lecaldano, «Hume non ha dubbi nel sostenere
che ogni conclusione morale deve dipendere dalla conoscenza della natura
umana»’. Per Hume non si da una natura prima della morale ma «’evi-
denza naturale e quella morale si cementano perfettamente insieme e costi-
tuiscono un’unica catena di argomentazioni»*. Gli individui sono spinti
‘naturalmente’ a formare la societd in base a un interesse; in questo caso
«possiamo osservare al massimo grado questa congiunzione di debolezza e
bisogno. .. Solo con la societa 'uomo ¢ in grado di supplire alle sue man-

' D. Humg, Trattato sulla natura umana, Bari, Laterza, 1982, p. 310.

> Ioi, p. 325.

3 E. LecALDANO, Hume ¢ la nascita dell'etica contemporanea, Bari, Laterza, 1991, p.
7. Lecaldano mostra assai bene la connessione tra natura e morale volendo dimostrare
che Hume si propone di elaborare una scienza della natura umana sulla base della teoria
newtoniana. In questo senso I'autore demolisce la pretesa dei filosoft analitici novecente-
schi di aver ricavato la legge di Hume da Hume stesso. La teorizzazione della fallacia natu-
ralistica sarebbe insomma attribuita a Hume, ma come mostra il nostro contributo, egli
I'avrebbe violata frequentemente. si veda anche sull’argomento il recente S. Mazzone,
Passioni e artificio, Milano, Angeli, 1999.

*D. Hume, Trattato, cit., p. 426.



canze... Quando ciascun individuo lavora per conto suo e solo per sé, la
sua forza ¢ troppo piccola per realizzare un lavoro apprezzabile... Con
'unione delle forze il nostro potere si accresce; con le differenze dei com-
piti le nostre capacitd aumentano; e con l'aiuto reciproco siamo meno
esposti al caso e alle disgrazie. E proprio in questo supplemento di forze,
capacita e sicurezza che risiedono i vantaggi della societa»’.

Vi sarebbero allora nell'uomo, secondo Hume, alcune condizioni natu-
rali interne che lo spingono alla formazione della societa: il naturale appe-
tito sessuale e 'egoismo. Ma si darebbero anche condizioni esterne:

«La soddisfazione interna della nostra mente, i vantaggi esterni del nostro
corpo e il godimento di quei beni che abbiamo acquistato con il nostro buon
lavoro e la nostra buona sorte. Siamo perfettamente sicuri nel godimento dei
beni del primo tipo. Quelli del secondo possono esserci sottratti, ma non pos-
sono essere di nessun vantaggio per colui che li toglie. Soltanto gli ultimi sono
soggetti tanto alla violenza altrui quanto alla possibilita di passare da una persona
a ur’altra senza subire nessuna perdita o alterazione; e nello stesso tempo non
esiste una quantita di questi beni sufficiente a soddisfare i bisogni e i desideri di
tutti»®.

Da cid consegue per Hume che proprio nelle condizioni esterne del
terzo tipo, la proprieta, risiedono i maggiori problemi con gli altri. Perché
«una volta che ci siamo accorti come il principale motivo di turbamento
nella societa sorga da quei beni che chiamiamo esterni e dal loro con-
tinuo e instabile passare da una persona all’altra, dobbiamo cercare un
rimedio ponendo questi beni, per quanto ¢ possibile, sullo stesso piano
dei vantaggi fisici e costanti della mente e del corpo. Cid non si pud fare
altrimenti che mediante una convenzione tra tutti i membri della societa,
e cioe quella di conferire stabilita dei beni esterni e lasciare che ognuno
goda in pace di tutto cid che riesca ad acquisire casualmente o con il suo
lavoro»’.

Da queste poche parole di Hume si evince che in primo luogo egli

5 Op. cit., p. 513.
S Ivi, p. 515.
7 Ivi, p. 517.



non rifiuta una natura umana; rifiuta semmai che vi sia stato temporal-
mente qualcosa prima della societa. Semplicemente rifiuta la costruzione
logico-ipotetica di Hobbes secondo cui vi sarebbe stato un mondo natu-
rale, e accetta invece la teoria aristotelica concependo 'uomo come un
essere sociale per natura. Diversamente da Hobbes, che scorpora la natura
dalla morale e dalla ragione, Hume permane ancora entro una logica ari-
stotelica. Non a caso, anche la distinzione dei beni risale alla Politica di
Aristotele e cosi ovviamente 'importanza assegnata alla proprieta.

In secondo luogo, Hume riduce la giustizia al solo problema della pro-
prieta. Infine egli non propone una giustizia distributiva, dato che la con-
venzione mira a ristabilire piuttosto delle convinzioni e delle abitudini gia
consolidate e non ¢ tesa a ridistribuire i beni in conformita a certe norme
nuove. Essendo una convenzione, sarebbe da chiedere a Hume perché
non si possa convenire di formare leggi nuove o di ridistribuire i beni.
A giudizio del filosofo scozzese, pero, ¢ «nel mio interesse lasciare ad un
altro il possesso dei suoi beni, purché agisca nello stesso modo nei miei
confronti»®. Tuttavia, si puo ribadire che tale rispetto della proprieta del-
I'altro, che vorrebbe fondare un’etica normativa su un’etica strumentale
e utilitaristica, vale quando entrambi abbiano una proprieta. Fra proprie-
tari pud valere la regola che se tu non mi rubi il cavallo io non ti rubo il
carro, ma in una logica asimmetrica in cui uno ha e I'altro non ha il ragio-
namento di Hume cade. Nel caso di una logica asimmetrica varrebbe la
sola forza.

Eppure l'idea sociale di Hume si regge su questa ipotesi: «Due uomini
che spingono una barca a forza di remi lo fanno in virtli di un accordo o
di una convenzione, sebbene essi non si siano dati alcuna promessa reci-
proca»’.

Hume sembra considerare soltanto chi «ha raggiunto la stabilita dei
beni che possiede...dopo di che sorgono immediatamente le idee di giu-
stizia e di ingiustizia, cosi come quelle di proprieta, diritto, obbligo». Egli
non ha in mente un tipo di societd in cui la proprieta sia estesa pil o

8 Ibidem.
? Ivi, p. 518.



meno a tutti; intende la giustizia come qualcosa che regola la societa
dei proprietari e considera coloro che non possiedono niente come al di
fuori, per principio, dal governo sociale. Se tutti avessero raggiunto una
condizione sufficiente di possesso, la cooperazione prevista da Hume si
realizzerebbe facilmente. Ognuno avrebbe interesse a «remare», a richie-
dere protezione, scambio, reciprocita della giustizia. La situazione si
farebbe ben pilt complessa se nella societd permanessero dei non-posses-
sori. Essi sicuramente non sarebbero disposti ad osservare le regole sociali
che proteggono i proprietari. Invece, per Hume, sembra quasi che la sola
forza dell’abitudine e dei sentimenti dovrebbe bastare ai non possessori
per non ‘desiderare’ la proprieta dei possessori.

Dalla natura umana scaturisce la proprieta, e dalla proprieta la giusti-
zia. Quest'ultima interviene per formalizzare regole che erano gia state
stabilite tacitamente dalla consuetudine e dalla convenzione. Altrimenti,
per tornare all’esempio della barca, sulla stessa base dell’egoismo naturale,
Hume avrebbe dovuto ammettere che se non si fosse ottenuta una stabi-
lita dei beni, uno avrebbe potuto rifiutarsi di remare. Sarebbe fondamen-
tale dunque che nella societa vi fosse una stabilita dei beni e che questi
fossero ben distribuiti a tutti. Per Hume «la nostra proprieta non ¢ altro
che quell’insieme dei beni il cui possesso costante ¢ stabilito dalle leggi
della societa»™. La proprieta ben stabilita ha bisogno di leggi che manten-
gano questa stabilita. La proprieta richiede la giustizia e la giustizia esiste
sulla base della proprieta. Siamo quasi in un circolo vizioso che esclude
la natura umana da cui primariamente Hume era partito: ma solo appa-
rentemente; in realtd la natura umana permane costitutivamente entro le
relazioni sociali. Rendendosi conto che la premessa di un egoismo natu-
rale posto alla base della societa scardinerebbe il ragionamento successivo
sull’equazione proprieta- giustizia, Hume sostiene:

«La proprieta di un uomo ¢ un oggetto di relazione con lui, questa relazione
non ¢ naturale, ma morale e basata sulla giustizia: ¢ del tutto assurdo, quindi,
immaginare che si possa avere un’'idea della proprieta senza comprendere appieno
la natura della giustizia, e senza mostrare la sua origine nell’artificio e nell’inven-

10 Thidem.



zione degli uomini. Lorigine della giustizia spiega quella di proprietd; ¢ lo stesso
artificio che da vita a entrambe»''.

La natura egoistica dell’'uomo va considerata dunque - piuttosto che
una forza attiva - una mancanza, un vuoto la cui presa d’atto fa com-
prendere l'utilitd degli altri uomini. Seguendo solo in parte lipotesi
di Hobbes, che aveva mostrato come il passaggio dallo stato di natura
a quello sociale avviene attraverso un bisogno egoistico, Hume critica
implicitamente il filosofo inglese, non accettando né I'ipotesi di uno stato
di natura, né l'idea di patto e contratto, né la possibilita di inferire dalle/
delle leggi di natura, sottolineando piuttosto la forza dell’abitudine e della
convenzione sociale: «In breve tempo l'abitudine e il costume, agendo
sulle tenere menti dei giovani, li rendono consapevoli dei vantaggi che
possano ricavare dalla societa»®.

Benché sottolinei 'impossibilita di inferire le leggi di natura da un ipo-
tetico stato naturale, il filosofo scozzese, si ¢ detto, non nega la natura
umana. Anzi, egli scrive: «Possiamo dunque concludere che, per stabilire
delle leggi che regolino la proprietd, bisogna conoscere la natura del-
'uomon®.

La natura umana oscilla tra I'egoismo e la sympathy; tra il modello
concettualizzato da Hobbes e da quello dei poeti che parlavano di un’eta
dell’'oro. Entrambi le ipotesi di un mondo naturale arcaico risultereb-
bero improbabili, pertanto false. Ambedue contengono perd una parte
di verita, consistendo in estremizzazioni. Scrive Hume: «Questa finzione
poetica dell’eta dell’oro fa tutt'uno, sotto alcuni rispetti, con la finzione
filosofica dello stato di natura...Non si parlava di legge; non si conosce-
vano le regole di giustizia; non ci si atteneva a distinzioni di proprieta...Si
potrebbe a buon diritto dubitare che una simile condizione della natura

" Toi, p. 519.

12 Ivi, p. 514. Sull'importanza dell’abitudine e della credenza in Hume sulla base di
una visione antropologica, si veda R. GENOVEsE, Hume ¢ la filosofia antropologica, in
AAVV., Tra scetticismo e nichilismo, Pisa, Ets, 1985, Piti in generale, come applicazione
alla societd contemporanea, il suo La #ribis occidentale, Torino, Boringhieri, 1995.

' D. HuMe, Ricerca sui principi della morale, Bari, Laterza, 1997, p. 47.



umana non sia mai potuta esistere»'.

Si ¢ detto invece che Hume sembra seguire Aristotele; classifica i vari
beni riducendo la giustizia alla categoria di proprieta, in particolare rife-
rendola ad una giustizia meramente regolativa; e a Locke, la cui idea della
proprieta si collega strettamente, in particolare nel secondo 7Trattato sul
governo, a quella del lavoro. Come ¢ stato correttamente sottolineato,
«non ¢ certo un’intuizione humiana che il concetto di giustizia e quello di
proprieta siano indissolubili»'s. E nota, infatti, la teoria di Locke secondo
la quale «qualunque cosa 'uomo tolga dallo stato in cui la natura ’ha
creata e lasciata, a essa incorpora il suo lavoro e vi intesse qualcosa che gli
appartiene, e con cid se Iappropria»'é. E noto che per Locke il lavoro &
quell’energia prodotta dalla persona e dal suo corpo, cioe¢ dalla sua natura,
che produce beni, i7 primis beni per la sopravvivenza. Ad esempio, un
contadino che lavora il suo campo puo, a buon diritto, considerare i pro-
dotti della sua fatica e del suo lavoro, come suoi. Scrive Locke: «Quanto
terreno un uomo zappa, semina, migliora e coltiva, e di quanto puo usare
il prodotto, tanto ¢ di proprieta sua»'.

Si puo dire che il filosofo inglese consideri il lavoro come un’esten-
sione della natura umana, un mezzo naturale, come del resto i suoi pro-
dotti: «La natura ha ben fissato la misura della proprieta in proporzione
al lavoro degli uomini e ai beni d’uso della vita»'*. Non ¢ un caso forse
che Locke usi il termine inglese lzbour per indicare lavoro e non, ad esem-
pio, il termine work o job. Labour sembra rimandare etimologicamente
al latino labor che significa esattamente fatica, energia. Stephen Buckle
scrive a proposito:

«The doctrine of the origin of property through labour will not properly be
understood if it is not recognized that Locke thinks of labour as a rational value-
creating activity. Labour is not any exercise of energy on objects in the world
- acts of destruction or mere amusement certainly do not qualify - but those

Y Jvi, p. 39.

1> G. PALOMBELLA, Diritto e artificio in Hume, Milano, Giuffre, 1984, p. 111.
16 J. Locke, Trattato sul governo, Roma, Editori Riuniti, 1974, p. 71.

V7 Ivi, p. 74.

8 Ivi, p. 77.



actions directed towards the preservation or comfort of our being»’.

Sull’essere, e in particolare sul corpo, insiste Buckle. La tesi dello stu-
dioso ¢ che Locke intenda il termine proprieta non soltanto, in senso lato,
come vita, liberta, possedimento, ma - seguendo i giusnaturalisti come
Grozio e Pufendorf - «Locke thinks of property in terms of the ‘suum’.
This is the key to understanding Locke’s otherwise curious doctrine that
every man has a property in his own person»”.

Buckle dimostra che la proprieta in Locke non si riferisce esclusiva-
mente a dei beni esteriori, come sard per Hume. Il riferimento a Grozio e
al suum avrebbe dovuto rimandare anche al proprium di Grozio, forse pit
pertinente. Il proprium fonda la giustizia e il diritto naturale del soggetto.
Dal proprium, tra laltro, trae derivazione decisiva il termine proprieta. E
evidente che Locke estende il termine di Grozio comprendendo anche la
proprieta privata, l'occupazione. Tuttavia, il fondamento della proprieta
parte dal soggetto. Vi ¢ una catena logica che lega 'individuo, padrone
di se stesso, del proprio corpo, delle proprie energie, alle cose esterne.
Buckle nota che la nozione di proprieta in Locke rimanda al soggetto e
non ai beni posseduti. «This is exactly how Grotius speaks of the suum:
own implies that a thing belongs to some one person in such a way that it
cannot belong to any other person»?. Tuttavia Locke si rende conto che
a un certo punto la catena logica si spezza. Finché I'individuo produce
i propri beni ¢ giusto che li consideri suoi. Ma quando egli supera il fab-
bisogno giornaliero e li fa deteriorare, allora il suo comportamento non
pud essere pill giustificato. Egli scrive: «Non ¢ 'ampiezza del possesso,
ma il deteriorarsi che costituisce I'eccesso rispetto ai limiti della proprieta
legittima»®. Vi ¢ insomma in Locke un’idea secondo la quale 'uomo,

¥ S. BuckLE, Natural Law and the Theory of Property, New York, Oxford Univ. Press,
1991, p. 151.

» v, p. 19.

2 Tbidem.

22 ]. Locke, cit., p. 86. Questo ¢ il c.d. “lockean proviso”, che perod cade subito con
lintroduzione del denaro come intermediario universale (cid vuol dire che questa con-
cessione da parte di Locke non ha poi nessuna conseguenza sulla legittimita illimitata
degli atti di appropriazione).

10



attraverso il suo lavoro, pud sfruttare proficuamente la natura in quanto
«Dio ogni cosa ci somministra copiosamente» essendovi «una sovrabbon-
danza di beni naturali a lungo disponibili e un piccolo numero di consu-
matori»>.

Sebbene Hume accetti di Locke I'idea che dal proprio lavoro si esten-
dono i diritti sulla proprieta, il filosofo scozzese & certamente pitt cauto
nel ritenere che la natura sia cosi prodiga verso i propri figli. In primo
luogo, perché non ¢ per “natura” che si estendono i diritti alla proprieta,
semmai per I'effetto di un meccanismo psicologo che permette all'uomo
di associare determinati eventi sulla base della contiguita, causalita, somi-
glianza, principi che danno forza all’abitudine. Infatti, per Hume «la
proprieta ¢ una specie di relazione che produce una connessione tra la
persona e 'oggetto... e questa relazione si pud risolvere in una di queste
tre, cio¢ di causazione, di contiguitd e di somiglianza»**. In secondo
luogo, egli ribadisce le intuizioni di Machiavelli e di Hobbes: «Non esiste
una quantita di beni sufficiente a soddisfare i bisogni e i desideri di tutti.
Quindi, come 'aumento di questi beni costituisce il vantaggio principale
della societa, cosi I'instabilita del loro possesso, insieme con la loro scar-
sezza, ne costituisce 'ostacolo principale»?.

Supporre che la proprieta sia un diritto naturale, come sostiene Locke,
appare ad Hume un’ipotesi discutibile in quanto, benché io non possa
appropriarmi del lavoro di un altro, io posso pero appropriarmi della
proprieta di un altro. Ricordiamo che per Hume la proprieta ¢ un bene
facilmente espropriabile. Io posso supporre di fatto come naturale solo
la forza bruta, I'egoismo, il corpo, requisito in-dividuale, ma non certa-
mente la proprietd che posso espropriare facilmente ad un altro. Ecco
perché Hume finisce per considerare la proprieta un artificio convenzio-
nale.

La proprieta fondata su un diritto di natura appare un costrutto con-
traddetto dai fatti. Locke prova ad aggirare il problema affrontandolo da

3 Iyi, p. 74.
# D. HuMe, Saggi e trattati, Torino, Utet, 1974, p. 852.
» Jvi, p. 515.

11



un punto di vista logico supponendo che il lavoro (4) sia naturale perché
fatto dalle mani (2) di un uomo. La proprieta (c) sarebbe logicamente
derivante da () e da (4): mano-lavoro-proprieta. La costruzione concet-
tuale lockiana ¢, al fondo, neo-scolastica, e non gia di tipo materialistico
e hobbesiano. Vi ¢ una morale naturale e una natura morale nelle tesi qui
esposte. I due concetti permangono connessi. Soltanto Hobbes, faticosa-
mente, provera a districarli originando una antropologia politica laica e
secolarizzata.

Io non posso violare fisicamente la mano e il lavoro inteso come ener-
gia, che appartengono costitutivamente all'uomo, se non distruggendo
fisicamente 'uomo stesso e con cio violando la sua qualita intrinseca di
essere naturale. Posso invece appropriarmi fisicamente di un bene, perché
¢ uno strumento (e un artefatto) totalmente estraneo al corpo umano.
Confutare 'idea secondo cui la proprieta ¢ un diritto naturale non con-
futa percid automaticamente l'esistenza di una natura umana. Pertanto
negare la tesi di Locke che la proprieta sia un bene naturale non confuta
I'idea di Hume secondo la quale vi sarebbe da qualche parte una natura
umana. Cio che resta ¢ infatti una natura egoistica che richiede essa si,
eventualmente, non un diritto, ma al limite, un riconoscimento.

La conclusione a cui perviene Hume ¢ che la proprieta appare un
mero artificio e una convenzione tra uomini e la giustizia nasce dall’esi-
genza di regolare tale instabilita. Il filosofo scozzese ha presente un’idea
di natura umana, I'egoismo, ma si serve di essa soltanto per legittimare
la consuetudine sociale quasi fosse, quest’ultima, una seconda natura, per
liberarsene poi successivamente una volta giunto a dimostrare che la pro-
prieta ¢ la principale risorsa di una societa. Solo a questo Hume mirava; il
resto ¢ secondario. Gli uomini comprendono, per Hume, che per distri-
buire e scambiare i beni occorre raggiungere una consapevolezza e un
accordo. Non ¢ necessario un arbitro che intervenga per redimere le pos-
sibili controversie, come proponeva Hobbes, che affidava tutto ad un
potere superiore, il monarca, bensi occorre fondare I'idea di giustizia su
una consapevolezza: io accetto di agire in base a certe regole perché con-
fido che anche l'altro le seguira. Scrive, appunto, Hume: «E nel mio inte-
resse lasciare a un altro il possesso dei suoi beni, purché egli agisca nello

12



stesso modo nei miei confronti»®. La relazione ¢ rafforzata dalla naturale
simpatia tra uomini che li spinge a fidarsi e accordarsi. E’ probabile
che sia stata proprio questa visione antropologica e psicologica a con-
durre Giulio Preti a concludere, riguardo all’etica humiana: «In fondo,
tra Hume e Kant c’¢ assai meno diversita di quanto ci si aspetterebbe:
'uno e l'altro finiscono per postulare un sentimento universale puro»?.
Tuttavia ci sarebbe da discutere se in Hume I'universalita si raggiunge,
per cosi dire, a posteriori, in base all’esperienza, a un confronto cio¢
con “condizioni esterne”, o non in base a un a priori come nel caso di
Kant. Cosi per Hume, dopo che si ¢ raggiunta la stabilita dei beni, ¢ la
consuetudine e I'abitudine hanno rafforzato tale convenzione, «sorgono
immediatamente le idee di giustizia e di ingiustizia, cosi come quelle di
proprieta, diritto e obbligo... La nostra proprietd non ¢ null’altro che
quell'insieme di beni il cui possesso costante ¢ stabilito dalle leggi della
societd. Cioe dalle leggi di giustizia. Percio coloro che usano le parole
proprietd, diritto o obbligo, prima di aver spiegato I'origine della giusti-
zia, o che addirittura le usano proprio per spiegarla, sono colpevoli di un
grossolano errore»?.

Hume propone una visione pragmatica, aristotelica, consequenziali-
stica e utilitaristica dell’idea di giustizia, anche se, come scrive Lecaldano,
«la questione relativa alla classificazione di Hume come un utilitarista ¢
controversa»”. Hume sostiene che la giustizia ¢ un’azione, e un’azione
si giudica in base «ai motivi che 'hanno prodotta»*. Infatti di per sé
«nessuna azione puo essere lodevole o biasimevole». E evidente l'intento
di Hume di fondare la giustizia sull’abitudine e sulle credenze sociali.
Dunque, in ultima analisi essa, come la proprieta, vorrebbe apparire

% Jvi, p. 517.

¥ G. Prer1, Alle origini dell’etica contemporanea. Adam Smith, Firenze, La Nuova
Italia, 1977, p. 77.

28 D. HuMg, cit., 519.

# E. LecaLpANO, Introduzione a D. HUME, Ricerca sui principi della morale, Bari,
Laterza, 1997, p. XVI. Sul presunto utilitarismo in Hume si veda ancora, dello stesso
autore, Hume e la nascita dell’etica contemporanea, cit., pp. 139-147.

3 D. Huwme, Trattato sulla natura umana, cit., p. 504.

13



come un artificio. Tuttavia egli si rende conto di cadere in un’aporia da
cui difficilmente si pud uscire: un’azione ¢ giusta quando gli uomini la
ritengono tale. «Da tutto cid deriva che non abbiamo nessun motivo reale
o universale di osservare le leggi dell’equita, se non la stessa equita e il
merito proprio dell’osservarla; e poiché nessun’azione puo essere equa o
meritoria se non sorge da qualche motivo a sé, ci troviamo di fronte ad
un evidente ragionamento circolare»*'.

Per uscire da questo paradosso Hume sarebbe obbligato a riaffermare
il carattere naturale della giustizia. Scrive il filosofo scozzese: «Sebbene le
regole della giustizia siano artificiali, esse non sono arbitrarie; né ¢ impro-
prio chiamarle leggi di natura»*2. D’altronde, si ¢ visto come I'egoismo e
la simpatia rappresentino dei sentimenti naturali entro cui va a collocarsi
I'idea di proprieta e di giustizia. Infatti, sebbene per Hume vada definita
inizialmente I'idea di giustizia, essa appare invece dipendere esclusiva-
mente dalla proprieta. Egli sostiene che «& del tutto assurdo immaginare
che si possa avere un'idea della proprieta senza comprendere appieno
la natura della giustizia... Corigine della giustizia spiega quello di pro-
prieta»®. Ma che cosa muove e conduce 'uvomo ad agire, per possedere e
accumulare beni? Un interesse egoistico. Tale passione spinge I'individuo
a desiderare sempre di pill. Legoismo sarebbe senza freni se la societa non
ponesse regole e limiti. E tuttavia non esisterebbe societa se non riuscis-
simo a porre dei limiti. «Non ¢’¢ nulla di pit semplice e ovvio di questa
regola (della stabilita del possesso) che ogni genitore al fine di conservare
la pace tra i suoi figli deve stabilirla»**. E piti avanti Hume aggiunge: «La
proprieta deve essere stabile, e bisogna fissarla con delle regole generali».

Che l'idea di giustizia sia strettamente imparentata a quella di proprieta
si deduce anche dalla seguente affermazione di Hume: «Sostengo che
non esisteva la proprieta nello stato di natura e che quindi non potevano
neanche esserci giustizia e ingiustizia»®.

N Ivi, p. 511,
2 Ini, p. 512.
 Ivi, p. 519.
3 Ivi, p. 521.
 Ivi, p. 529.

14



Come riconosce anche Mario Dal Pra nella sua introduzione ai Saggi, a
Hume «non sfugge che gran parte dell’apparato del potere e dell’autorita
¢ volto alla determinazione ed alla garanzia della proprieta»®.

E proprio in tali scritti, in particolare in «Dei primi principi del
governo», Hume commenta:

«Si comprende bene che 'opinione del diritto alla proprietd ¢ importante in
tutte le questioni di governo. Un noto autore ha fatto della proprieta il fonda-
mento di tutto il governo e la maggior parte dei nostri scrittori politici pare
incline a seguirlo su questo punto. Questo ¢ eccessivo, ma si deve riconoscere
che l'opinione del diritto alla proprietd esercita un grande influsso...anche se
un governo pud durare per parecchi secoli, sebbene la distribuzione del potere e
della proprieta non coincidano»®’.

La giustizia non ¢, quindi, anteriore alla proprieta ma sorge contem-
poraneamente. La differenza con Rousseau appare evidente, anche se
entrambi ritengono che la proprieta sia una questione sociale. Infatti per
il filosofo ginevrino, ¢ noto, con la nascita della proprieta inizia anche
la degenerazione umana e la violazione della giustizia. Per Hume invece
«istituzione di tale regola che riguarda la stabilita del possesso non ¢ sol-
tanto utile, ma anche assolutamente necessaria alla societa umana»3.

Andrei Kolin affronta la differenza tra Hume e Rousseau proprio
rispetto all'idea di proprieta e mostra come il primo conoscesse il lavoro
del secondo: «From this letter proves that Hume read, digested and
discussed many of Rousseau’s ideas»”. Le differenze tra Hume e Rous-
seau risiedono nel fatto che, per Kevin, «<Hume denies it is possible to
draw a distinction between man as a property owner in society and as a
non-owner outside society. He rejects Rousseau’s contrast between natu-
ral and artificial equality. Finally, Hume questions Rousseau’s contention

3 M. DAt Pra, Introduzione a HuME, Saggi e trattati, cit., p. 53.

% D. Hume, «Dei primi principi di governo, in Saggi e trattati, cit., p. 207.

8 D. HuMme, Trattato, cit., p. 530.

3 A. KovriN, The Ethical Foundations of Hume’s Theory of Politics, New York, Peter
Lang, 1992, p. 57.

15



that property is a symptom of an individual’s social enslavement»*.

Il problema che Hume si pone ¢ semplicemente quello relativo alla
«stabilitd del possesso». E, come arguisce ancora Kolin, «the first rule
regarding property, stable possessions, is a product of social experi-
ence»!,

La giustizia, allora, appare un mero evento che difende i beni e i suoi
possessori dal naturale egoismo dei sopraffattori. Essa legittima a poste-
riori cio che ¢ avvenuto. Allo stato presente, «per effetto dell’abitudine
ognuno continuera a godere ci6 di cui ¢ padrone»®. Per la stessa ragione,
sostiene Hume, sentiremo come nostri i prodotti che ci sono ormai fami-
liari, «mentre possiamo facilmente vivere senza beni che non abbiamo
mai goduto e a cui non siamo abituati»®.

La proprieta non sarebbe, per tutto cio, che una consuetudine sociale
derivata dalla convenzione degli uomini. Per Hume vi ¢ una natura egoi-
stica, ma la proprieta, benché rispondente ad un’esigenza naturale, vive e
si legittima esclusivamente sulle regole sociali che convenzionalmente gli
uomini si danno e che possiamo genericamente definire col termine di
giustizia.

Anche sostenere di poter godere di una proprieta in base al diritto del-
Poccupazione, per esempio di un suolo di un’isola deserta non garanti-
sce “naturalmente” il godimento del bene e conduce a dispute infinite. E
quello che Kevin chiama «the example of Robinson Crusoe»... «Hume
insists private property is not the physical things or object that is owned;
instead, it is the right of dominion over the object»*.

Cid dimostrerebbe ancora una volta, secondo Hume, che il diritto alla
proprieta si basa sull'abitudine. Egli aggiunge infatti:

«Il possesso protratto per lungo tempo conferisce un diritto su un oggetto.
Ma poiché ¢ certo che sebbene ogni cosa sia prodotta nel tempo, non c’¢ nulla di

© Jvi, p. 61.

i, p. 56.

2D. Hume, Trattato, cit., p. 532.
® Ibidem.

# A. KoL, cit., p. 45.

16



reale che sia prodotta nel tempo: ne consegue che la proprieta, essendo prodotta
dal tempo, non ¢ qualcosa di reale negli oggetti, ma ¢ frutto di sentimenti»®.

Anche per quanto concerne il libero scambio, il commercio dei beni
posseduti, secondo Hume cio avviene per una convenienza e per un inte-
resse: «Il tuo grano ¢ maturo oggi, il mio lo sard domani; & vantaggioso
per entrambi che io lavori con te oggi e che tu mi aiuti domani»*.

Tale scambio si fonda su un tacito accordo, non tanto basato su una
legge di natura quanto, ancora una volta, sull’'esperienza e le conven-
zioni, le quali ricordano agli uomini di seguire determinate regole se
Vogliono essere creduti successivamente e continuare a vivere e agire nella
comuniti. E utile e vantaggioso per gli individui seguire i precetti sociali
e «basta un minimo di esperienza della societa perché ogni mortale li
scopra; e una volta che un individuo coglie la stessa consapevolezza del-
Pinteresse di tutti i suoi compagni, immediatamente compie allora la
parte del suo contratto, sicuro che gli altri non mancheranno di compiere
la loro... E interesse il primo obbligo al rispetto delle promesse»*.

Ancora pil chiaro appare il ragionamento di Hume nella Ricerca
sui principi della morale in cui egli sostiene che in una societa in cui i
beni fossero accessibili a tutti non si porrebbe il problema della giustizia:
«Perché far nascere la proprieta, dove non potrebbe aver luogo alcuna
ingiustizia?»*®

Oppure, come scrive nel saggio intitolato «Dell'obbedienza passiva»:
«Il lavoro della giustizia si fonda interamente sugli interessi della societa,
che richiedono il reciproco rispetto della proprieta altrui»®.

Allo stesso modo egli nota come quei beni di cui tutti possono disporre,
ad esempio 'acqua o l'aria, non creano le condizioni di ingiustizia. Al
contrario, la scarsita di beni conduce a regolare la proprieta degli uomini.
«Per questo - scrive Hume - le idee di proprieta diventano necessarie in

® D. Hume, Trattato, cit., p. 532.

1 Jvi, p. 552.

7 Ivi, p. 554.

% D. HuMg, Ricerca sui principi della morale, cit., p. 29.

¥ D. Hume, «Dell’'obbedienza passiva», in Saggi ¢ trattati, cit., p. 676.

17



tutte le societa civili; di qui la giustizia acquista la sua utilita»®.

Non dobbiamo intendere la giustizia come una regola di uguaglianza.
Una giustizia che distribuisse i beni sarebbe forse bella ma di difficile rea-
lizzazione. Sostiene, infatti, Hume:

«Ma gli storici, ed anche il senso comune, possono informarci che, per quanto
belle possono sembrare queste idee di perfetta uguaglianza, ¢ in fondo impossi-
bile tradurle in pratica; ed anche se fosse possibile, esse sarebbero del pari estre-
mamente pericolose per la societd. Anche se si rendessero eguali le propriet3, i
gradi diversi di arte, di attivita e di sollecitudine di uomini spiegati dagli uomini
tornerebbero immediatamente a rompere tale eguaglianza»’'.

Per Hume 'uguaglianza sarebbe pericolosa perché non segue, di fatto,
quel processo basato sull’esperienza di cui abbiamo gia parlato. Con essa
cadrebbero i commerci «che sono cosi benefici per la societar. Inoltre «la
piu rigorosa inquisizione sarebbe necessaria per spiare il formarsi di qual-
siasi disuguaglianza... e ci vorrebbero delle leggi severissime per punirla e
soffocarla»®2. Cid condurrebbe alla tirannia. Cosi Hume ¢ attento a diffe-
renziare e a mantenere, come per Aristotele, la varieta della popolazione
che ¢ indice della sua ricchezza. Varieta sociale che si connette, per lui
alla varietd culturale. Infatti le diverse abitudini dei popoli conducono
a diverse leggi che regolano la proprieta, cio¢, in definitiva a differenti
idee di giustizia perché, ricordiamo ancora che, per Hume, soltanto «la
proprieta ¢ 'oggetto della giustizia»®.

Concludendo, ci sfuggono a questo punto le grandi differenze tra una
societa che fonda la proprieta, @ priori, su una relazione considerata natu-
rale di tipo lockiano, e un tipo di societd fondata ex post e legittimata
nel suo status quo. Inoltre, Hume non intravede certo nella generosita
I'impulso naturale dell'uomo a trasferire i beni. Per quanto Hume rico-
nosca I'importanza della simpatia tra gli uomini, perlomeno nell’ambito

°* D. HuME, Ricerca, cit., p. 29.
U Ihidem.

52 [bidem.

3 i, p. 55.

18



familiare (anche qui avvicinandosi alle teorie aristoteliche che della fami-
glia faceva il fulcro dell’intera societd), i beni sono trasferiti quando «il
proprietario potrebbe realizzare un eventuale miglioramento nella distri-
buzione della ricchezza, anche se non appare certo come il mezzo piu
adeguato»™. Per Hume il trasferimento dei beni avviene attraverso lo
scambio, il commercio o di padre in figlio. Nell’agire, inteso non sol-
tanto come un bieco interesse, ma come lealta e aiuto reciproco, Hume
opterebbe per una visione normativistica del comportamento sociale.
Nell’agire attraverso consenso si superano le violenze e i soprusi che si
instaurerebbero invece in una societa che non tenga conto di una minima
cooperazione reciproca tra esseri umani: «Se tutti gli uomini fossero
dotati di un intelletto cosi perfetto da conoscere sempre i propri interessi,
non si sarebbero mai sottomessi ad alcuna forma di governo che non
fosse stabilita sul consenso e attentamente valutata da tutti i membri della
societa»®,

La societa, per Hume, ¢ costitutivamente una societa aperta, in cui
la proprietd ¢ quasi il collante, la linfa vitale che promuove le azioni
umane. Infatti, «se tutti gli uomini fossero dotati di un rispetto cosi
inflessibile per la giustizia da rinunciare spontaneamente e senza ecce-
zione alla proprieta altrui, sarebbero per sempre rimasti in uno stato
di assoluta liberta»*. Da questo ragionamento controfattuale di Hume
potremmo dedurre che 'uvomo tende “naturalmente” a violare la pro-
prieta dell’altro, e solo l'interesse sociale lo ferma da questo desiderio,
interesse, che ricordiamolo, non proviene da un calcolo razionale, ma da
un sentimento di amicizia e di rispetto dell’altro che mitiga le istanze ego-
istiche.

A Hume interessa strumentalmente soltanto legittimare la societa in
cui vive. Cid che Lecaldano definisce come un’analisi scientifica in realta
¢ il tentativo di giustificare la societa esistente. Qui ¢ convincente 'analisi
del filosofo italiano secondo cui lo scetticismo di Hume a ben guardare

>* G. PALOMBELLA, 0p. cit., p. 133.
> D. Huwms, Sagyi e trattati, cit., p. 662.
56 Thidem.

19



non ¢ altro che una finzione. Un vero scettico morale, infatti, avrebbe
dovuto condurre il suo ragionamento alle estreme conseguenze e vedere
nelle credenze delle mere convenzioni. In realtd le convenzioni sociali in
Hume sono delle convinzioni non suscettibili di cambiamento.

20






UNA NOTA SULLA DOTTRINA DELLA
NATURA UMANA IN HUME

di Emanuele Castrucci

1. - La problematica filosofica fondamentale di Hume ¢ in gran parte
determinata dalla necessita di applicare il metodo sperimentale - gia fatto
valere per gli studi aventi come oggetto la natura fisica - allo studio della
natura umana, ossia al campo della filosofia morale. Anche per Hume il
presupposto di una scienza unitaria dell'uomo ¢ dato dal principio gene-
rale dell' uniformiti della natura umana. Tale uniformitd non ha perd nulla
a che vedere con la struttura essenzialistica di derivazione metafisica; gli
elementi del reale non si presentano cio¢ gia contrassegnati da un vincolo
precostituito e ontologicamente garantito: tra loro corre soltanto qualche
legame di somiglianza che ci consente di collegare i fatti in base a criteri
che contribuiscono alla costruzione del sapere scientifico (cosi il nesso di
causalitd o quello, egualmente elementare, di inferenza).

Il punto nodale da cui prende spunto 'analisi humiana consiste nella
scoperta che alla radice di quella unificazione che la scienza stabilisce tra
i fenomeni, giovandosi dell'inferenza e della generale presunzione che il
futuro sia simile al passato, sta non tanto in una chiara struttura conosci-
tiva, quanto piuttosto in un’abitudine istintiva, che perd in quanto tale
non concede alcuna garanzia di verita. La scienza si trova quindi radicata
per Hume in una struttura orientata al punto di vista dell’efficacia pratica
e non invece al punto di vista della validita teoretica.

Lesperienza ¢ intesa da Hume come il /imite che individua e definisce
le effettive possibilitd umane; cosi la conoscenza umana ¢ limitata e defi-
nita dalle impressioni, la cui vivacita e forza suscitano I'immaginazione e
le passioni. Le impressioni costituiscono il dato ultimo di riferimento di

' D. HuME, Ricerca sui principi della morale, Bari, Laterza, 1997, p. 343 e ss.

2 G. Pret1, Alle origini dell'etica contemporanea. Adam Smith, Bari, Laterza, 1954, p. 43.

T testi che seguono sono tratti dalla seguente edizione: D. HuMme, Tiattato sulla
natura umana, trad. a cura di E. Lecaldano e E. Mistretta, Roma-Bari, Laterza, 1971, vol.

11, pp. 504-544.



ogni antropologia: esse sono il fondo soggettivo contro cui la possibilita
umana di conoscenza urta quale proprio limite intrinseco. Le impressioni
non sono suscettibili di chiarimento: sono li ed ¢ tutto. Il fatto che Hume
abbia collocato, alla base del sapere scientifico, tale limite psicologico-
istintivo, non lo induce comunque in alcun modo ad assumere un atteg-
giamento negativo verso la scienza in genere e verso la scienza della natura
umana in particolare. Il contraltare della metafisica razionale non ¢ per
Hume la rinuncia assoluta alla certezza del sapere, implicita nello scetti-
cismo piu radicale, bensi la costruzione di un sapere della natura umana
che proceda alla costruzione dei propri assunti in virth del puntuale
riscontro fornito dall’osservazione empirica.

Lunita della natura umana e della mente assume dunque una fun-
zione aperta e non metafisica: la natura umana ¢ solo un criterio gene-
rale di unificazione dei dati di osservazione forniti dall’esperienza, i quali
vengono progressivamente raccolti sotto principi sempre pit generali e
sempre pitt numericamente ridotti. Le strutture generali che il sapere
della natura umana mette in luce, rappresentando la concreta moltepli-
cita dell’esperienza, sono strutture estremamente duttili e aperte. Luni-
formita della natura umana si articola cosi a vari livelli, ognuno dei quali
possiede una specie di circoscritta regolarita di fronte ad una varieta che
la oltrepassa e la soverchia. Ed ¢ appunto cio che da luogo a distinti campi
di conoscenza scientifica. Il sapere che ha come oggetto la natura umana
non ¢ monolitico, ma si stempera in una famiglia di saperi, ognuno dei
quali presenta una regolarita propria e limitata, fondata nel dato d’espe-
rienza. In linea di principio si puo parlare della mente o della natura
umana soltanto in base all’osservazione di cio che avviene nelle singole
menti e nelle nature individuali, cogliendo induttivamente cio in cui esse
si somigliano. In altri termini, quella della natura umana ¢ un’idea gene-
rale che, come tutte le idee generali, presuppone la considerazione di cio
che ¢ comune a pil idee particolari. Il momento pitt ambiguo dell’em-
pirismo di Hume si ritrova appunto nella difficile dipendenza reciproca
dell’elemento descrittivo (osservazione) e dell’elemento prescrittivo della
scienza (postulato dell'uniformita della natura umana). E questa, a mio
modo di vedere, una questione cruciale, che investe lo statuto stesso del

23



sapere scientifico e della sua capacita di cogliere il reale. (Si intende con
cid che questo non ¢ un problema che riguarda solo I'etica o la politica,
ma l'intera struttura della scienza, sia che essa si rivolga alla compren-
sione dei fatti naturali sia che tenti di spiegare le leggi dei comportamenti
morali).

Non analizzero qui le specifiche argomentazioni filosofiche addotte da
Hume, bastando un richiamo molto sintetico ai principali enunciati del
suo empirismo critico. A questo fine ritengo sia importante partire da
alcuni assunti elementari della teoria humiana delle azioni e delle voli-
zioni, per poi verificarli nel campo della riflessione etica e politica.

2. - I contenuti della mente umana si presentano, per Hume, o come
idee o come impressioni: le idee - secondo la nota definizione - sono solo
impressioni illanguidite; le sostanze, materiali e spirituali, non esistono se
non come associazioni mentali stabili di impressioni e idee. La fonte del-
ordine e della relativa regolarita del mondo ¢ solo nella natura umana e
la stessa relazione causale non ha nessuna necessita oggettiva: 'attesa del-
Ieffetto dopo la causa nasce solo dalla “credenza”, un sentimento naturale
che non ha altra garanzia oltre quella fornita dall’abirudine e dalla fidu-
cia nell'uniformita della natura. Fiduciosa attesa di regolarita. Non ¢ la
ragione ad essere guida nella vita, ma l'abitudine; solo I'abitudine infatti
induce la mente a supporre il futuro conforme al passato. Se affermiamo
che due oggetti sono necessariamente congiunti, cio avviene egualmente
in forza dell’abitudine; e poiché sul nesso di causalita poggia tutta la
scienza della natura, anche a fondamento di questa sta il principio del-
Iabitudine. Questa dottrina della causalita chiarisce un importante crite-
rio della filosofia humiana: quello del primato dell’istinto sulla conoscenza,
principio che interverra a risolvere nell’ottica voluta da Hume problemi
gnoseologici inconcepibili nel quadro della metafisica razionalistica clas-
sica.

Vediamo ora come gli stessi principi vengono applicati nel campo della
morale. Le azioni virtuose o viziose derivano il loro merito o demerito
unicamente dai moventi virtuosi o viziosi e noi le consideriamo pura-
mente come segni o risultati di questi moventi. La ragione, secondo

24



Hume, non puo essere da sola un movente per un atto volontario. Natu-
ralmente quando si dice ragione si devono intendere in senso stretto o la
dimostrazione a priori o il giudizio di esperienza e di causalita. Il domi-
nio infatti della ragione, in quanto facolta delle relazioni astratte tra idee,
¢ appunto quello delle idee, mentre la volonti ci pone sempre nel mondo
della realta. La ragione puo al massimo dirigere un'azione, ma non gene-
rarla.

La dottrina humiana del divario radicale tra conoscenza e passioni ¢
di grande importanza per lo sviluppo della sua dottrina etica. La gene-
rale opposizione di Hume all'indirizzo metafisico si determina infatti,
nell’ambito dell’etica, come avversione all’accettazione a priori di doveri
imposti alla natura dell’'uomo in nome della tradizione metafisica e reli-
giosa, nella sua pretesa validita assoluta. Letica di Hume assume pertanto
un generale indirizzo naturalistico, nel senso che si orienta a scoprire i
valori dell'uvomo nello stesso impasto autonomo delle sue passioni e dei
suoi moventi naturali e, rinunciando ad ogni pretesa di determinazione
conoscitiva del mondo dei valori, si dispone meglio a considerarli come
prodotti autonomi e spontanei della costituzione dell’'uomo.

Il punto fondamentale dell’argomentazione humiana tesa a sostenere
la natura essenzialmente inattiva della ragione consiste nel fatto che le
azioni, i moventi, le passioni, sono realta originarie, complete in se stesse,
non implicanti alcun riferimento ad altre entita. La verita e l'errore, alla
cui distinzione presiede la ragione, consistono nell’accordo o nel disac-
cordo tra le idee e i fatti reali. Le azioni, le passioni e le volizioni, in
quanto realtd originarie, possono essere considerate degne di lode o di
biasimo, ma non possono essere considerate come vere o false. (Merita
ricordare come gia Spinoza parlasse a questo proposito - benché nel
quadro del tutto opposto di una metafisica dichiaratamente razionalistica
- di possibilita, mediante la c.d. “conoscenza del terzo livello”, di cono-
scere le passioni in base all’'adeguatezza della loro idea, distinguendo tra
passioni ‘buone’, e ‘vere’, la cui idea ¢ adeguata, e passioni false, o ‘tristi’,
la cui idea ¢ inadeguata).

Tralasciando le minuziose analisi svolte da Hume sulla natura delle
azioni e delle volizioni, desidero riportare solamente quello che egli dice

25



circa la natura del “sentire” universale che sta alla radice della valutazione
morale. Cito per una volta sola lo stesso Hume:

«La nozione di morale implica qualche sentimento comune a tutta 'uma-
nitd, che raccomandi lo stesso oggetto all’approvazione generale e faccia che ogni
uomo, o la maggior parte degli uomini, si accordi nella stessa opinione o deci-
sione intorno ad esso. Essa implica altresi qualche sentimento, cosi universale
e comprensivo da estendersi a tutto il genere umano, e da rendere le azioni e
la condotta, anche delle persone pill lontane, oggetto di plauso o di censura, a
seconda che esse si accordino con quella regola che si ¢ stabilita'.

All'origine della valutazione morale e del sentire comune sta la simpa-
tia, perché questa procura e realizza la comunicazione delle passioni e dei
sentimenti. Alla simpatia deve essere fatto risalire il sentimento di appro-
vazione che nasce alla vista di tutti i moventi utili o piacevoli alla persona
che li possiede; la simpatia ¢ insomma la fonte principale delle distinzioni
morali. Non si puo fare a meno di richiamare la corrispondenza tra la
funzione che la simpatia esercita nel campo dei sentimenti e quella che
esercita la credenza nel campo della conoscenza. La credenza ci porta
ad allargare il campo della nostra esperienza attuale, cosi la simpatia ci
porta fuori di noi stessi, per farci sentire il sentire altrui. Tanto la simpatia
quanto la credenza sono dei principi istintivi capaci, con la loro azione
abituale, di superare il limite delle sensazioni da un lato, e della struttura
egoistica della natura umana dall’altro. Lorganizzazione dell’esperienza,
come l'organizzazione del mondo sociale, non si rifa pertanto ad un
mondo obiettivo intessuto di astratti valori razionali, bensi ad una spinta
istintiva fondamentale che volge gli uomini verso il futuro nelle cono-
scenze e li sincronizza socialmente nei sentimenti che provano. La stessa
avversione che Hume dimostra per i sistemi astratti della conoscenza,
che muovono da principi del tutto isolati dall’esperienza, egli la estende
anche a quei sistemi di doveri che sono calati sull'uomo da una pura e
astratta costruzione conoscitiva, che si sovrappone alla realtd concreta dei
moventi che determinano l'iniziativa del’'uomo nel mondo. In questo
senso la natura umana non possiede in alcun modo una dimensione
metafisica; ¢ piuttosto il risultato di una vicenda storica complessa, in cui

26



ad un nucleo fornito di maggiore stabilita (elementi che si ripetono, ¢ in
virt di questa ripetizione si rinsaldano) si accompagna un contesto di
rapporti variamente condizionati e variamente operanti.

3. - Su questo sfondo generale si colloca anche la dottrina humiana
della politica e dell’economia. Anche qui si deve richiamare la premi-
nenza del mondo delle passioni su quello della conoscenza, sebbene della
vita associata degli uomini si dia una scienza fattuale specifica che si
avvale di leggi generali. Si tratta di una scienza pit descrittiva che pre-
scrittiva o normativa. Hume non si propone di formulare un quadro di
valori politici di cui dimostrare la validitd, ma di scoprire nella natura
umana la radice dei problemi che riguardano la vita associata, in vista di
una trattazione storico-fattuale di quegli stessi problemi.

Per venire in chiaro circa le origini e la natura della societa Hume
affronta la questione dell’origine della giustizia e del diritto. A tale pro-
posito distingue, come ¢ noto, i doveri umani in due classi: quelli a cui
I'uomo ¢ spinto da un istinto naturale ('amore per i figli, la gratitudine
per i benefattori, ecc.) e quelli invece che derivano unicamente da un
senso di obbligo derivante dalle necessita della societa umana, la quale
risulterebbe di fatto impossibile se essi fossero disattesi. Doveri - e relativi
valori - di questo tipo sono la giustizia, il rispetto della proprieta altrui, la
fedelta, il mantenimento delle promesse, ecc. Non vi ¢, secondo Hume,
alcun movente reale universale per osservare le regole della giustizia (non
il nostro egoistico interesse né un generico sentimento morale), e bisogna
allora concludere che il senso della giustizia e dell’ingiustizia 7on ¢ deri-
vato dalla natura, ma nasce artificialmente - per quanto necessariamente -
dall'educazione e dalle convenzioni umane. Le regole della giustizia ven-

27



gono stabilite dall'artificio umano. Eccone il modo: i bisogni dell'uomo
sono innumerevoli, mentre i mezzi disponibili per soddisfarli sono insuf-
ficienti. Con la societd 'uomo puo supplire alle proprie carenze e com-
pensare i propri difetti. La societa ¢ certo vantaggiosa per I'individuo, ma
questo ancora non basta: bisogna che gli uomini divengano coscienti dei
vantaggi che da essa loro derivano. Cosi Hume descrive i vari gradi in
cui avviene questa presa di coscienza negli uomini, mostrando che nel
momento in cui questa coscienza si fa completa, la questione principale
diviene quella di un artificio che ponga i beni esterni nelle stesse con-
dizioni di vantaggio che sono propri dei beni “fissi” dell’'uomo, quali la
mente e il corpo. Questo artificio non pud manifestarsi che nella forma
di una convenzione tra tutti i membri della societa allo scopo di dare sta-
bilita, e “regolarita”, al possesso dei beni esterni, lasciando ad ognuno il
godimento pacifico di cid che egli pud acquistare con la sua fortuna o il
suo lavoro.

La convenzione si ha pertanto quando le azioni di ogni individuo -
secondo le parole di Hume - si riferiscono a quelle degli altri e vengono
compiute nella supposizione che gli altri debbano, a loro volta, com-
pierne delle altre quale contropartita.

Alla dottrina contrattualistica dell’origine della societa Hume contrap-
pone cosi una dottrina convenzionalistica. Questa presenta il vantaggio
di non cadere nell’astrattismo intellettualistico della prima, ma di uni-
formarsi ad una teoria dell’azione umana che trova radicamento nei con-
creti impulsi della natura umana, negando ancora una volta efficacia
produttiva all"“inattiva” ragione. Dallo stabilirsi della convenzione per cui
ognuno si astiene dai beni altrui ed ¢ rassicurato nei propri nascono cosi
le idee elementari di giustizia e di ingiustizia, di proprieta, di diritto e di

obbligo.

4. - Quelli che si sono fin qui per sommi capi delineati sono i punti
di riferimento da cui sorge la teoria della natura umana in Hume. Questi
punti di riferimento concettuali contribuiscono a formare il “sapere”
antropologico diffuso che nutre la “teoria”. Nel quadro di questo sapere
Iistinto occupa un posto centrale e soverchiante, fino ad apparire quasi

28



come I'erede dell’antico principio teologico della provvidenza.

Esiste nel sapere humiano una teleologia dell'istinto: un finalismo
implicito che preserva la conoscenza dell'uomo dallo scacco, consentendo
all'intelletto di estendere la sua conoscenza dall’esperienza passata a quella
futura, vincolando l'individuo all'interazione sociale, generando le isti-
tuzioni di sgravio (nel senso che sara poi di Gehlen), universalizzando
quanto pilt possibile la valutazione morale. Il giudizio finale che Hume
pronuncia sul significato dell’istinto ¢, come ¢ noto, che ad esso sono
affidate tutte le funzioni troppo delicate e decisive per essere lasciate
all'incerto operare della ragione. Altro che inderivabilita dell’ oughr dall’is
nel quadro non-cognitivista dell’etica humiana: qui Hume non appare
affatto vincolato dalla propria “legge”, poiché per lui ¢ listinto - questo
“fatto” potente - ad aprire uno spiraglio e quasi offrire una fondazione alla
cognitivita del sapere, rendendo quindi possibile una teoria.

La filosofia ¢ insomma, nel quadro epistemologico inaugurato da
Hume, una forma di sapere fornita di validitd solo in quanto fondata
sullosservazione di dati fattuali primigenii come appunto listinto. La
“natura umana” o la “mente” di cui la filosofia viene descrivendo la strut-
tura sono, a giudizio di Hume, in diretto rapporto con le singole nature
e con le singole menti che esistono nella realtd e ne indicano i caratteri
comuni in una prospettiva generale. La natura umana ¢ cio¢ un’idea gene-
rale che si costruisce induttivamente considerando cido che ¢ comune a
pit idee particolari.

In proposito ¢ stato osservato dalla critica che Hume, e in genere
'antropologia del Settecento, propongono la descrizione concreta di un
individuo astratto (e in questo senso procede il riferimento, fin qui adom-
brato, alla base istintuale generica della natura umana), contrariamente
a quanto fa la psicologia contemporanea, la quale propone invece la
descrizione astratta di un individuo concreto?. Ovverosia: Hume non fa
richiami concreti ad aspetti singolarmente individuati di quella natura
umana che ¢ oggetto principale della sua indagine; egli crea un uomo
ideale e opera ancora nell’'universale e nel genere, e non nell'individuale e
nel singolo, come il suo empirismo richiederebbe. In questo senso si puo
dire che la razionalitd metafisica, cacciata dalla porta, rientra dalla fine-

29



stra sotto le mentite spoglie di un metodo non ancora compiutamente
critico.

Davip Hume
Trattato sulla natura umana - II1. Sulla morale
Parte seconda: Giustizia e ingiustizia

Sezione prima: La giustizia é una virti naturale o artificiale?

Non per ogni tipo di virtt abbiamo un senso naturale, ma ci sono
alcune virt che producono piacere e approvazione grazie ad artifici o
invenzioni che nascono dalle condizioni e dalle necessitd dell’umanita.
Affermo che la giustizia ¢ una virth di questo genere, e mi sforzerd di
difendere questa opinione con una breve argomentazione, prima di esa-
minare la natura dell’artificio da cui deriva il senso di questa virtu. [...]

Supponiamo che una persona mi abbia prestato una somma di denaro
alla condizione che le venga restituita in pochi giorni, e supponiamo inol-
tre che alla scadenza del termine convenuto mi richieda la somma: guale
ragione o quale motivo ho di restituire il denaro? Si dira forse che il mio
rispetto per la giustizia e la mia avversione per la scelleratezza e la disone-
sta sono per me ragioni sufficienti, se possiedo un minimo di onesta o di
senso del dovere e dell’obbligo. Questa risposta ¢ senza dubbio giusta e
soddisfacente per un uomo civilizzato e allevato nel rispetto di una certa
disciplina e di una certa educazione. Ma, in una condizione umana pri-
mitiva e pilt naturale, ammesso che vogliate chiamare naturale una simile
condizione, questa risposta verrebbe rifiutata in quanto del tutto incom-
prensibile e sofistica. Infatti una persona che si trovasse in questa condi-
zione vi chiederebbe immediatamente: in che cosa consiste questa onesta
e giustizia che voi trovate nel restituire un prestito e nell astenervi dalla
proprieta altrui? Non sta certamente nell’atto esteriore; quindi deve tro-
varsi nel motivo da cui deriva I'azione esterna. Questo motivo non pud
mai essere un rispetto per I'onesta dell’azione; infatti ¢ chiaramente un
errore sostenere che un motivo virtuoso ¢ necessario per rendere onesta

30



un’azione, e che allo stesso tempo questo rispetto per I'onesta ¢ il motivo
dell'azione. Non possiamo mai avere rispetto per la virti di un’azione a
meno che l'azione non sia gia prima virtuosa. Nessuna azione puo essere
virtuosa se non in quanto proceda da un motivo virtuoso. Un motivo
virtuoso deve quindi precedere il rispetto per la virtl, ed & impossibile che
il motivo virtuoso e il rispetto per la virtt sia la stessa cosa.

Bisogna quindi trovare, per gli atti di giustizia e onesta, un motivo
diverso dal nostro rispetto per 'onesta, e proprio qui sta la difficoltd mag-
giore. Infatti, se noi sostenessimo che la preoccupazione per il nostro
interesse personale o per la nostra reputazione ¢ il motivo legittimo di
tutte le nostre azioni oneste, ne seguirebbe che tutte le volte che questa
preoccupazione finisce, 'onesta non potrebbe pili esistere. Ma ¢ certo che
I'amore di sé, quando agisce a suo piacimento, invece di impegnarci in
azioni oneste ¢ fonte di qualsiasi ingiustizia e violenza, né si possono mai
correggere questi vizi senza correggere e reprimere i movimenti naturali
di questo appetito.

Ma se si affermasse che la ragione o il motivo di queste azioni sta nella
sollecitudine per linteresse pubblico, rispetto al quale non c’¢ nulla di pitt
contrario degli esempi di ingiustizia e di disonesta, a chi sostenesse cio
sottoporrei le seguenti considerazioni. Primo: I'interesse pubblico non
¢ naturalmente unito al rispetto delle regole di giustizia, ma ¢ ad esso
collegato mediante una convenzione artificiale con cui vengono stabilite
queste regole. Secondo: [...] U'esperienza dimostra sufficientemente che gli
uomini, nella loro vita quotidiana, non arrivano certo a preoccuparsi del-
Iinteresse pubblico quando pagano i loro creditori, mantengono le loro
promesse o si astengono dal furto, dalla rapina e da qualsiasi altro tipo di
ingiustizia. Si tratta di un motivo troppo lontano per riuscire a influen-
zare la generalitd degli uomini e ad agire con una qualche forza su azioni
tanto contrarie all'interesse personale quali sono spesso gli atti di giustizia
e i comuni atti di onesta.

Si pud, in generale, affermare che nelle menti degli uomini non ¢ pre-
sente una passione quale 'amore per 'umanita, come tale, indipenden-
temente dalle qualita personali, dall’utile ricavabile o da una relazione
con il nostro io. E vero che non c’¢ nessun essere umano, e anzi nessuna

31



creatura sensibile, la cui felicita o la cui disgrazia non ci influenzino in
qualche modo, quando ci sono vicine e ce le rappresentiamo a colori
vivaci: ma questo deriva semplicemente dalla simpatia e non costituisce
una prova di tale affetto universale per 'umanitd, in quanto questa pre-
mura per gli altri si estende al di la della nostra specie. [...] Non vi
sono fenomeni che indichino la presenza di una simile affezione verso gli
uomini, indipendentemente dal loro merito e da ogni altra circostanza.
Amiamo la compagnia in generale, ma proprio come amiamo qualsiasi
altro divertimento. In Italia, un inglese ¢ un amico, in Cina lo ¢ qualsiasi
europeo, ¢ forse ameremmo un uomo per il solo fatto che ¢ un uomo
se lo incontrassimo sulla luna. Ma tutto cio deriva esclusivamente dalla
relazione con noi stessi: relazione che in questi casi acquista forza perché
¢ limitata a poche persone.

Se quindi la benevolenza pubblica, ossia una sollecitudine per gli inte-
ressi dell'umanita, non pud rappresentare il motivo originario della giu-
stizia, ancora meno lo puo la benevolenza privata, ossia una considerazione
per gli interessi della parte in causa. |...]

Sezione seconda: Giustizia e proprieta.

[...] Ci sono tre specie diverse di beni che noi possediamo: la soddi-
sfazione intima della nostra mente, i vantaggi esterni del nostro corpo
e il godimento di quei beni che abbiamo acquisito con il nostro lavoro
e la nostra buona sorte. Siamo perfettamente sicuri nel godimento dei
beni del primo tipo. Quelli del secondo possono esserci sottratti, ma non
possono essere di nessun vantaggio per colui che ce li toglie. Soltanto gli
ultimi sono soggetti tanto alla violenza altrui quanto alla possibilita di
passare da una persona ad un’altra senza subire nessuna perdita o altera-
zione; e nello stesso tempo non esiste una quantita di questi beni suffi-
ciente a soddisfare i bisogni e i desideri di tutti. Quindi, come 'aumento
di questi beni costituisce il vantaggio principale della societa, cosi I'insta-
bilita del loro possesso, insieme con la loro scarsezza, ne costituisce I'osta-
colo principale.

Invano ci aspetteremmo di trovare un rimedio per questo inconve-

32



niente, o invano spereremmo di scoprire un principio non artificiale della
mente umana, in grado di controllare la parzialita di queste affezioni e di
farci superare le tentazioni che nascono dalla nostra situazione.

Lidea di giustizia non puo mai servire a questo scopo, né puod essere
presa come un principio naturale in grado di ispirare agli uomini una
equa condotta reciproca [...]. Risulta [infatti] che nella struttura origina-
ria della nostra mente la nostra attenzione ¢ limitata soprattutto a noi
stessi, in secondo luogo si estende ai nostri parenti e amici, e infine solo
molto debolmente raggiunge gli estranei e le persone che ci sono indif-
ferenti. Quindi questa parzialita e ineguaglianza di affezioni deve avere
un’'influenza non solo sul nostro comportamento e sulla nostra condotta
nella societd, ma anche sulle nostre idee di vizio e di virtd, al punto di
farci considerare vizioso e immorale qualsiasi notevole allontanamento
da questa visione parziale, dovuto a un eccessivo allargamento o a un
eccessivo restringimento di tali affezioni. Questo lo possiamo osservare
nei giudizi che comunemente diamo sulle azioni, per cui biasimiamo una
persona sia che essa concentri tutte le sue affezioni sulla sua famiglia, sia
che la trascuri completamente, al punto di dare la preferenza, nel caso di
un contrasto di interessi, ad un estraneo o addirittura ad un conoscente
occasionale. Da tutto cio deriva che le nostre idee morali naturali, invece
di fornire un rimedio alla parzialita delle nostre affezioni, si conformano
piuttosto a questa parzialita e le danno ulteriore forza e influenza.

Il rimedio, quindi, non viene dalla natura, ma dall’artificio: o, piu pro-
priamente parlando, la natura fornisce con il giudizio e con lintelletto
un rimedio a cid che di irregolare e di svantaggioso c’¢ nelle affezioni.
Infatti quando gli uomini si siano accorti come il principale motivo di
turbamento nella societa sorga da quei beni che chiamiamo esterni e dal
loro continuo e instabile passare da una persona all’altra, dovranno cer-
care un rimedio ponendo questi beni, per quanto ¢ possibile, sullo stesso
piano dei vantaggi fissi e costanti della mente e del corpo. Ciod non si
puod fare altrimenti che mediante una convenzione tra tutti i membri della
societa, e cioé quella di conferire stabilita al possesso di questi beni esterni e
di lasciare che ognuno goda in pace di tutto cio che riesce ad acquisire casual-
mente o con il suo lavoro. In questo modo ognuno sa cio che puo posse-

33



dere in tutta tranquillitd, mentre le passioni vengono cosi frenate nei loro
movimenti parziali e contraddittori. Un freno del genere non ¢ contrario
a queste passioni, in quanto, se tale fosse stato, non avrebbe mai potuto
affermarsi né conservarsi, ma ¢ contrario solo ai movimenti avventati e
impetuosi delle passioni. [...].

Questa convenzione non ha la natura di una promessa: essa rappre-
senta solo una consapevolezza generale per 'interesse comune, consape-
volezza che tutti i membri della societa esprimono gli uni nei confronti
degli altri, e che li induce a regolare la loro condotta in base a certe regole.
Osservo che ¢ mio interesse lasciare a un altro il possesso dei suoi beni,
purché egli agisca nello stesso modo nei miei confronti. Anche I'altro ¢
consapevole di un analogo interesse a regolare la sua condotta. Quando
si esprime reciprocamente questa consapevolezza dell'interesse comune,
cosi che essa risulta nota ad entrambi, allora essa produce una risoluzione
e un comportamento adeguato. E questo, di certo, si pud chiamare abba-
stanza propriamente una convenzione o un accordo tra di noi, anche
se manca qualsiasi promessa, dato che le azioni di ciascuno di noi sono
in rapporto con quelle altrui e le compiamo in base alla supposizione
che l'altro dovra compierne certe altre. Due uomini che sospingono una
barca a forza di remi lo fanno in virtlt di un accordo o di una conven-
zione, sebbene essi non si siano dati alcuna promessa reciproca. La regola
della stabilita del possesso non solo deriva dalle convenzioni umane, ma
sorge inoltre gradualmente e acquista forza attraverso un lento progresso,
e in virth di una reiterata esperienza degli inconvenienti che sorgono dal
trasgredirla. Questa esperienza, anzi, ci da ulteriori assicurazioni che la
consapevolezza del reciproco interesse ¢ divenuta comune a tutti e ci da
fiducia sulla regolarita della futura condotta di tutti. Solo su questa aspet-
tativa si fondano la nostra moderazione e la nostra astensione dai beni
altrui. [...]

Dopo chesi ¢ consolidata questa convenzione relativa all’astensione dai
beni altrui, e dopo che ognuno ha raggiunto la stabilita dei beni che pos-
siede, sorgono immediatamente le idee di giustizia e di ingiustizia, cosi
come quelle di proprieta, diritto e obbligo. Queste ultime sono completa-
mente inintelligibili se non si comprendono le prime. La nostra proprieta

34



non ¢ null’altro che quell’insieme di beni il cui possesso costante ¢ stabi-
lito dalle leggi della societa, cioe dalle leggi della giustizia. Percio coloro
che usano le parole proprieta, diritto o obbligo prima di avere spiegato
lorigine della giustizia, o che addirittura le usano proprio per spiegarla,
sono colpevoli di un grossolano errore e non possono mai ragionare su
una solida base. La proprieta di un uomo ¢ un oggetto in relazione con
lui; questa relazione non ¢ naturale, ma morale e basata sulla giustizia:
¢ del tutto assurdo, quindi, immaginare che si possa avere un’idea della
proprieta senza comprendere appieno la natura della giustizia, e senza
mostrare la sua origine nell’artificio e nell’'invenzione degli uomini. Lori-
gine della giustizia spiega quella della proprieta; é lo stesso artificio che da
vita ad entrambe. Poiché il nostro primo e pill naturale sentimento morale
si basa sulla natura delle nostre passioni e da la preferenza a noi stessi e
agli amici rispetto agli estranei, ¢ impossibile che esistano naturalmente
un diritto o una proprieta stabili fino a quando le passioni opposte degli
uomini li spingano in direzioni contrarie e non frenate da una conven-
zione o da un accordo. [...]

E certo che nessuna affezione della mente umana ha la forza suffi-
ciente a controbilanciare la passione dell’accrescimento e del guadagno e
a rendere gli uomini dei membri adatti alla societa facendoli astenere dai
beni altrui. La benevolenza nei confronti degli estranei ¢ troppo debole
a questo scopo; e per quanto riguarda le altre passioni, vediamo che
esse ravvivano questa aviditd, se solo consideriamo che quanto maggiori
sono i nostri beni, tanto maggiore ¢ la capacita di appagare tutti i nostri
appetiti. Non ¢’¢ nessuna passione che, percio, sia in grado di control-
lare questa tendenza all'interesse personale, rranne questa stessa tendenza
mediante un cambiamento di direzione. Ora, perché questo cambiamento
avvenga, bastera soltanto un minimo di riflessione: sard infatti evidente
che la passione viene soddisfatta molto meglio se viene frenata che
lasciandola pienamente libera, e che conservando la societa facciamo dei
progressi molto maggiori nell’acquisire beni di quanti ne faremmo nello
stato di solitudine e di abbandono che segue necessariamente la violenza
e la licenza universale. Percio il problema relativo alla malvagita o alla
bonta della natura umana non ha minimamente a che fare con quest’al-

35



tro problema relativo all’origine della societa. [...] Infatti, che la passione
dell'interesse personale sia considerata un vizio oppure una virtu ¢ esatta-
mente la stessa cosa; infatti essa soltanto riesce a frenare se stessa, cosi che
se essa ¢ virtuosa gli uomini divengono sociali grazie alla loro virtu, se ¢
viziosa ¢ il loro vizio ad avere lo stesso effetto.

Ora, dato che questa passione riesce a frenarsi in quanto si stabilisce la
regola della stabilita del possesso, se questa regola fosse molto astrusa e di
difficile invenzione, allora la societad dovrebbe essere ritenuta in un certo
modo accidentale. Ma se ci accorgiamo che non ¢’¢ nulla di pitt semplice
e ovvio di questa regola, che ogni genitore al fine di conservare la pace tra
i suoi figli deve stabilirla, e che questi primi rudimenti della giustizia deb-
bono essere perfezionati quotidianamente a mano a mano che la societa
si allarga, - se tutto cio risulta evidente, potremo concludere che ¢ del
tutto impossibile che gli uomini restino per un lungo periodo di tempo in
questa condizione selvaggia che precede la societa, e che anzi si pud giu-
stamente considerare sociale lo stesso loro stato e condizione iniziale. Cio
non impedisce, perod, che dei filosofi possano, se lo desiderano, arrivare
con i loro ragionamenti fino al presunto stato di natura, purché ammet-
tano che si tratta di una semplice finzione filosofica che non ha mai avuto
alcuna realtd e che mai avrebbe potuto averne. [...]

Senza dubbio si deve considerare tutto cid [che attiene alla configura-
zione filosofica dello stato di natura] come una oziosa finzione; purtut-
tavia essa merita la nostra attenzione perché non c’¢ nulla che mostri
con maggior evidenza l'origine di quelle virtli che sono argomento della
nostra indagine. Ho gia osservato che la giustizia trova la sua origine nelle
convenzioni umane e che queste ultima vanno intese come un rimedio a
certi inconvenienti che derivano dal concorso di certe qualita della mente
umana e dalla situazione degli oggetti esterni. Le qualita della mente sono
Iegoismo e una generosita limitata, e la situazione degli oggetti esterni ¢
data dalla loro facilita di cambiare possessore e dalla loro scarsezza rispetto
ai bisogni e ai desideri degli uomini. Per quanto i filosofi possano aver
trovato in queste riflessioni motivo di perplessita, i poeti hanno invece
ritenuto guida infallibile un certo gusto o istinto comune, che oltrepassa
qualsiasi filosofia che noi abbiamo fino ad oggi conosciuto. Essi si sono

36



accorti facilmente che, se ogni uomo avesse un tenero atteggiamento per
gli altri o se la natura potesse supplire abbondantemente a tutti i nostri
bisogni e desideri, allora non potrebbe esistere quella gelosia di interessi
che la giustizia presuppone; né si presenterebbe alcuna occasione per
quelle distinzioni e quei limiti della proprieta e del possesso che attual-
mente troviamo tra gli esseri umani. Aumentate sufficientemente la bene-
volenza degli uomini, o la bonta della natura, e renderete del tutto inutile
la giustizia, che sara sostituita da virth molto pil nobili e da fortune
molto pili apprezzabili. Legoismo degli uomini ¢ stimolato dal fatto che,
in proporzione ai nostri bisogni, pochi sono i beni in nostro possesso; ed
¢ per frenare questo egoismo che gli uomini sono stati obbligati a sepa-
rarsi dalla comunita e a distinguere tra i beni propri e quelli altrui.

Non abbiamo bisogno di ricorrere alle finzioni dei poeti per com-
prendere che le cose stanno cosi. [...] Ecco quindi una proposizione che
ritengo possa essere considerata certa: la giustizia deriva la sua origine
solo dall’egoismo e dalla limitata generosita degli uomini oltre che dalle
insufficienti risorse che la natura ha predisposto per la soddisfazione dei
loro bisogni. Se ci volgiamo indietro scopriremo che questa proposizione
conferisce una forza ulteriore ad alcune delle osservazioni che abbiamo
gia fatto su questo argomento. [...]

Sezione terza: Regole che determinano la proprieta.

Sebbene listituzione della regola che riguarda la stabilita del possesso
sia non solo utile, ma anche assolutamente necessaria alla societa umana,
questa regola non puo servire a nessuno scopo fintanto che rimane posta
in termini cosi generali. Bisogna indicare un metodo che ci permetta di
decidere quali particolari beni debbano essere assegnati ad ogni partico-
lare persona, mentre il resto dell’'umanita ¢ esclusa dal loro possesso e dal
loro godimento. Il nostro compito, quindi, sara ora quello di scoprire
delle ragioni che modificano quella regola generale e la rendono adeguata
alle abitudini e alla prassi comune del mondo.

E chiaro che queste ragioni non derivano dal fatto che una certa parzi-
colare persona o la societa ricaverebbero del godimento di certi beni par-

37



ticolari una utilitd o un vantaggio superiori a quelli che risulterebbero
se a possedere tali beni fosse una qualsiasi altra persona. Sarebbe senza
dubbio meglio che ognuno possedesse cio che gli ¢ piti conveniente e pilt
appropriato; ma, oltre al fatto che questa relazione di convenienza pud
essere comune a parecchie cose nello stesso tempo, essa & soggetta a cosi
numerose controversie, che una regola cosi vaga e incerta risulterebbe del
tutto incompatibile con la pace della societa umana. La convenzione rela-
tiva alla stabilitd del possesso ¢ stata istituita per eliminare tutte le occa-
sioni di discordia e di contesa; e non si sarebbe mai raggiunto questo fine
se si fosse concesso di applicare questa regola in modo differente in ogni
singolo caso a seconda della particolare utilita riscontrabile in un’applica-
zione del genere.

La giustizia, nelle sue decisioni, non tiene conto dell’adeguatezza e del-
Iinadeguatezza degli oggetti alle singole persone, ma procede tenendo
conto di prospettive pitt ampie. Un uomo, generoso o avaro che sia, sara
ugualmente bene accetto alla giustizia, e otterra con la medesima facilita
una decisione a suo favore, anche su cio che per lui ¢ completamente inu-
tile.

Ne deriva che la regola generale secondo cui #/ possesso deve essere sta-
bile viene fatta valere non gia mediante giudizi particolari, ma mediante
altre regole generali che si devono estendere alla totalita della societa,
e non permettono eccezioni, né dovute a malevolenza né a favoritismi.
Come esempio propongo il caso seguente. Immaginiamo in primo luogo
gli uomini nella loro condizione selvaggia e solitaria, e supponiamo che,
essendo coscienti dell’infelicitad di questa condizione e prevedendo i van-
taggi che risulterebbero dalla societa, cerchino la compagnia 'uno del-
Paltro e si offrano reciproca protezione e assistenza. Supponiamo anche
che essi siano dotati di tale sagacia da percepire immediatamente che
ostacolo principale alla costruzione di una societa e di un’associazione
sta nell’avidita e nell'egoismo del loro temperamento naturale; per porre
rimedio a cio essi istituiscono una convenzione per la stabilita del possesso
e per un freno e una limitazione reciproci. Mi rendo conto che questo
modo di procedere non ¢ del tutto naturale; ma, oltre al fatto che io qui
suppongo solo che si sia arrivati improvvisamente a quelle conclusioni

38



che di fatto furono raggiunte insensibilmente e per gradi: oltre a cio, dico,
¢ estremamente probabile che numerose persone, una volta che per vari
motivi siano separate dalle societa a cui appartenevano precedentemente,
possano sentirsi obbligate a formare tra di loro una nuova societa, e in
questo caso sarebbero completamente nella situazione sopra indicata.

E evidente che in questa situazione la loro prima difficoltd, dopo essere
arrivati alla generale convenzione per listituzione della societa e per la
stabilita del possesso, sard quella di separare i loro beni e di assegnare
a ciascuno la sua porzione particolare che per il futuro dovra godere
senza preoccupazioni. Questa difficolta non li impegnera a lungo, perché
immediatamente dovra presentarsi a loro, come il piti naturale degli espe-
dienti, che ognuno continui a godere ci6 di cui ¢ padrone al presente e
che la proprieta o il possesso costante si uniscano al possesso immediato.
Tale ¢ Peffetto dell’abitudine, che essa non solo ci familiarizza con tutto
cid che abbiamo goduto a lungo, ma ci comunica anche un affetto per
questo qualcosa, e ce lo fa preferire ad altri oggetti che possono anche
avere un valore maggiore, ma che ci sono meno noti. Cid che abbiamo
avuto a lungo davanti agli occhi e che ¢ stato spesso utilizzato a nostro
vantaggio ¢ proprio cid da cui siamo maggiormente restii a separarci;
mentre possiamo facilmente vivere senza beni che non abbiamo mai
goduto e a cui non siamo abituati. E evidente quindi che gli uomini
accetterebbero facilmente I'espediente che ognuno continui a godere cio che
attualmente possiede, e questa ¢ la ragione per cui essi si accorderebbero
del tutto naturalmente nel preferirlo.

Ma possiamo osservare che, sebbene la regola di attribuire la proprieta
al possessore attuale sia del tutto naturale, e quindi utile, purtuttavia la
sua utilitd non si estende al di 14 della formazione iniziale della societa,
e non ci potrebbe essere niente di pil fatale che un costante rispetto
di questa regola, cosa che escluderebbe qualsiasi restituzione e autorizze-
rebbe e ricompenserebbe qualsiasi ingiustizia. Percio dobbiamo ricercare
un’altra circostanza che possa far sorgere la proprieta dopo il formarsi della
societd; di circostanze di questo genere, e cio¢ I'occupazione, la prescri-
zione, 'accessione e la successione. Esamineremo brevemente ciascuna di
esse cominciando con l'occupazione.

39



I possesso di tutti i beni esterni ¢ mutevole e incerto; questo ¢ uno
degli ostacoli piu significativi all’istituirsi della societa, ed ¢ la ragione
per cui, per accordo universale, esplicito o tacito, gli uomini si pongono
un freno mediante quelle che ora chiamiamo regole della giustizia e del-
equitd. Linfelicita della condizione che precede questo freno ¢ la causa
per cui ci sottomettiamo a questo rimedio il piti rapidamente possibile,
e questo ci fornisce immediatamente una ragione del perché noi colle-
ghiamo l'idea di proprieta al primo possesso, ovvero all'occupazione. Gli
uomini non vogliono lasciare in sospeso la proprieta, neppure per un bre-
vissimo tempo, o aprire il minimo spiraglio alla violenza e al disordine.
A cid possiamo aggiungere che il primo possesso ¢ sempre quello che pitt
di tutti richiama l'attenzione, e se noi lo trascurassimo non vi sarebbe
neanche 'ombra di una ragione per assegnare la proprieta a un possesso
successivo.

Non ci resta quindi che determinare cosa si intende esattamente con
possesso, € non ¢ cosa tanto facile come pud sembrare a prima vista. Si
dice che abbiamo il possesso di una cosa non solo quando la tocchiamo
direttamente, ma anche quando rispetto ad essa ci troviamo in una situa-
zione tale da avere il potere di usarla, e possiamo muoverla, modificarla
o distruggerla a nostro piacere o ai nostro immediato vantaggio. Questa
relazione, quindi, ¢ un tipo di relazione di causa ed effetto; e poiché /a
proprieta non é altro che un possesso costante derivato dalle regole della giusti-
zia, ovvero dalle convenzioni degli uomini, va considerata come una rela-
zione della stessa specie. Ma qui possiamo osservare che siccome il potere
di usare un oggetto diviene pitt 0 meno certo a seconda della maggiore
o minore probabilitd che si incontrino interruzioni, e siccome questa
probabilitd puo crescere gradualmente e insensibilmente, ¢ in molti casi
impossibile determinare quando il possesso incomincia o finisce, e non
esiste un criterio certo con cui poter risolvere questioni del genere. Un
cinghiale che cada in una trappola sard considerato in nostro possesso
se gli ¢ impossibile scappare. Ma che cosa intendiamo per impossibile?
Come facciamo a distinguere questa impossibilita da una improbabilita?
E come distinguiamo esattamente quest'ultima da una probabilita? Pro-
vatevi a segnare i limiti precisi dell'una e dell’altra e a mostrare il criterio

40



con cui poter risolvere tutte le dispute che possono nascere e che, di fatto,
come ci dice I'esperienza, nascono frequentemente a questo proposito.

Dispute di questo genere possono nascere non solo a proposito del-
Iesistenza reale della proprieta e del possesso, ma anche a proposito della
loro estensione; e spesso queste dispute non possono avere nessuna solu-
zione, 0 non possono essere risolte da nessun’altra facoltd che non sia
I'immaginazione. Una persona che sbarchi sulla spiaggia di una piccola
isola deserta e incolta, da questo stesso momento viene considerata il
suo possessore, e acquista la proprieta di tutta I'isola, poiché in questo
caso 'oggetto ¢ limitato e circoscritto nell'immaginazione e nello stesso
tempo ¢ proporzionato al nuovo possessore. La stessa persona, sbarcando
su un’isola deserta vasta come la Gran Bretagna, non estende la sua pro-
prieta al di 1a del suo possesso immediato, mentre una colonia numerosa
sarebbe considerata proprietaria di tutta 'isola fin dal primo momento
dello sbarco.

Ma accade spesso che il diritto del primo possessore si oscuri con il pas-
sare del tempo e che diventi impossibile risolvere molte controversie che
possono nascere a questo riguardo. In questo caso entra in gioco natural-
mente il lungo possesso o prescrizione che da a una persona una proprieta
sufficiente su tutto cid di cui gode. La natura della societa umana non
ammette una grande precisione e non sempre possiamo risalire all’ori-
gine prima delle cose per determinare la loro condizione attuale. Un con-
siderevole intervallo di tempo pone gli oggetti a una tale distanza, che
essi sembrano in certo modo perdere la loro realtd e avere un’influenza
cosl scarsa sulla mente come se non fossero mai esistiti. Il diritto di un
uomo che appare chiaro e certo al presente, cinquant’anni dopo sembrera
oscuro e dubbio, anche quando si riescano a provare con la maggiore
evidenza e certezza i fatti su cui si fonda. Gli stessi fatti non hanno la
medesima influenza dopo un cosi lungo intervallo di tempo. E questo
possiamo prenderlo come un convincente argomento a favore della nostra
dottrina precedente sulla proprieta e la giustizia. Il possesso protratto per
lungo tempo conferisce un diritto su un oggetto. Ma poiché ¢ certo che
sebbene ogni cosa sia prodotta nel tempo, non ¢’¢ nulla di reale che sia
prodotto dal tempo, non ¢ qualcosa di reale negli oggetti, ma ¢ frutto dei

41



sentimenti: infatti troviamo che il tempo ha un’influenza solo su questi.

Acquistiamo la proprieta degli oggetti per accessione quando questi
sono connessi in modo molto stretto con oggetti che sono gia di nostra
proprietd, e nello stesso tempo sono inferiori ad essi. Cosi i frutti del
nostro giardino, la prole del nostro bestiame e il lavoro di nostri servi
sono tutte cose che vengono giudicate di nostra proprieta anche prima
del possesso. Quando degli oggetti sono connessi insieme nell'immagina-
zione si ha la tendenza a porli sullo stesso piano, e di solito si pensa che
siano dotati delle stesse qualita. Passiamo facilmente dall'uno all’altro e
non facciamo nessuna differenza nei nostri giudizi a loro riguardo, spe-
cialmente se il secondo ¢ inferiore al primo.

Il diritto di successione & infine un diritto molto naturale, derivato dal
presunto consenso del genitore o di un parente vicino, e dall'interesse
generale dell’'umanitd, che esige che i beni degli uomini passino a coloro
che sono ad essi pitt cari, al fine di renderli pili operosi e frugali. Forse
queste cause sono assecondate dall’influenza della relazione, ossia dall’as-
sociazione di idee che ci spinge naturalmente a guardare al figlio dopo
la morte del padre, e ad attribuirgli un diritto ai suoi beni. Questi beni
devono divenire proprieta di qualcuno, ma il problema ¢ i chi. In questo
caso, evidentemente, i figli si presentano per primi alla mente, e poiché
erano gia collegati a quei beni per mezzo del loro defunto genitore, siamo
portati a legarli ancora piu strettamente, mediante la relazione di pro-
prieta. [...]

Per quanto utile e perfino necessaria possa essere la stabilita del possesso
per la societd umana, essa ¢ accompagnata da notevoli inconvenienti.
Applicare un rimedio diretto e permettere a ognuno di impadronirsi
con la violenza di cid che ritiene a lui pitt appropriato, significherebbe
distruggere la societd; e percio le regole della giustizia ricercano una via
di mezzo tra una rigida stabilita e questo mutevole e incerto accomoda-
mento. Ma non esiste migliore via di mezzo di quella, piti che evidente,
per cui il possesso e la proprieta debbono essere sempre stabili, tranne
quando il proprietario consente di attribuirli a qualcun altro. Questa
regola non pud avere delle conseguenze negative e far sorgere guerre
e contrasti, poiché il comsenso del proprietario, che ¢ 'unico che conta,

42



accompagna l'alienazione dei beni. Esso inoltre puo servire a molti validi
fini, contribuendo a una pill conveniente distribuzione della proprieta.
Le varie parti della terra producono beni diversi, e inoltre gli uomini sono
per natura adatti a differenti mestieri, e raggiungono una maggiore perfe-
zione se si dedicano esclusivamente a uno solo di essi. Tutto cio6 esige uno
scambio e un commercio reciproco, ragione per cui il trasferimento della
proprieta per consenso ¢ basato su di una legge della natura.

43



