I.. CATTOLICESIMO SOCIALE DI CARLO MARIA CURCI
Luigi Pirone

Introduzione

Carlo Maria Curci viene spesso citato, nei testi di storia del cattolicesimo italiano,
come un caso esemplare della evoluzione dei rapporti tra Regno d’Italia e Chiesa di
Roma nel periodo seguente alla breccia di Porta Pia'. La vicenda personale del padre
gesuita ben si presta, infatti, a rappresentare le tensioni, le inquietudini e i
ripensamenti che, a partire dagli anni Settanta del secolo scorso, apparvero tra le
fila del cattolicesimo intransigente- ovvero in quella parte dei cattolici ostile allo
Stato liberale e a favore della restaurazione del potere temporale dei Papi - e che
sfociarono spesso in vere e proprie aperture in senso clerico-moderato.

Cio che piu viene messo in risalto, a proposito di Curci, ¢ appunto il suo percorso
politico che, partendo da un acceso temporalismo, lo porto ad essere, dopo il 1870,
uno dei piu convinti sostenitori dell'impossibilita della restaurazione del Papa-Re. I
suoi scritti politici, forse anche per il fatto di provenire da un esponente del clero, si
distinsero per la carica innovativa e fortemente polemica, tutta tesa a far penetrare
nel mondo cattolico italiano I'idea della necessita di una conciliazione con il nuovo
Regno d’Italia. Le prese di posizione di Curci nei confronti del magistero ecclesiale
in relazione alla cosiddetta “questione romana”, le sue lucide analisi della
inadeguatezza dell’autoesclusione dei cattolici dalla vita politica, 1 suoi scontti -
condotti con toni spesso aspri e caustici - con I'intransigentismo di parte cattolica,
hanno fatto di Curci un esempio di cattolico ‘progressista’, di un vero e proptio
‘provocatore’ in campo politico.

1l contributo intellettuale di Carlo Maria Curci, tuttavia, non si limitd soltanto
alle questioni politiche. Negli anni in cui egli cominciava ad affermare le proprie
“idee nuove” - ovvero a cavallo degli anni Sessanta e Settanta del secolo scorso - la
questione sociale era tornata di attualita, specie dopo la pubblicazione del primo
libro del Capitale di Karl Marx (1867) e le vicende della Comune parigina (1871).
Era inevitabile, quindi, che anche in Curci analisi politica e analisi sociale si
richiamassero reciprocamente. Cosi, a partire dal 1871, il padre gesuita comincio a
delineare il proprio pensiero sociale secondo un percorso che, negli studi dedicati a
Curci, gode di un risalto minore rispetto a quello conferito alle sue prese di posizione
polemico-politiche.

' Cfr. a riguardo C. PICCIRILLO, Le “idec nuove” del padre Curci sulla questione romana, in R.
AUBERT, A. M. GHISALBERTI, E. PASSERIN D’ENTREVES (a cura di), Chiesa ¢ Stato nell'800,
11, Padova, 1962; F. FURATI, L’Abate Curci precursore della Conciliazione, parte 1, “Nuova Rivista
Storica”, XXXIV (1950), fasc. V-VI; G. MICCOLI, Chiesa ¢ societa in Italia dal Concilio 1 aticano 1
(1870) al pontificato di Giovanni XXIII, in Storia d’ltalia, vol. V, I documenti, tomo 2, Torino, 1973,
p. 1507-1508; G. CANDELORO, I/ movimento cattolico in Italia, Roma, 1953, pp. 167-181.



Con il presente lavoro vogliamo, percio, cercare di tracciare a grandi linee
I'evoluzione del pensiero sociale di Curci, e al tempo stesso tentare di ritrovare, in
questa sorta di ‘percorso parallelo’, lo stesso spirito critico e la stessa carica innovativa
del Curci politico.

1. Cenni biografici

Carlo Maria Curci nacque a Napoli il 4 settembre 1809. Nel 1826 lascio gli studi
giuridici, ai quali lo aveva avviato il padre, avvocato, per entrare nella Compagnia
di Gesu. Ordinato sacerdote nel novembre 1830, ricevette I'incarico di professore
di ebraico e di Sacra Scrittura nel collegio annesso al Gesu Nuovo di Napoli. Fu,
con altri due confratelli, promotore di un’edizione del Primato morale e civile degli
ttaliani di Gioberti, apparsa a Benevento, all'insaputa dell’autore, nello stesso anno
della prima edizione dell’opera, il 1843.

Curci, che nel Primato scorgeva la miglior soluzione alla questione romana, nel
1849 si presentava come convinto sostenitore della necessita del potere temporale
per la Santa Sede. A difesa di esso, egli intervenne da Parigi - dove era arrivato in
seguito all’espulsione della Compagnia di Gesu dal Napoletano nella primavera del
1848 - con tre scritti: Sette libere parole di un italiano sull'ltalia (Ginevra, 1849), La
demagogia italiana e il Papa Re. Pensieri di un retrogrado (Parigi, 1849) e La questione
romana nell’Assemblea francese il 14-18-19-20 ottobre (Parigi, 1849).

Fu in quel periodo che Curci mise a punto il progetto di pubblicare un periodico
di tono militante, ma di alto livello culturale, che desse voce alle tesi temporaliste,
e che si impegnasse nella difesa dei “veri principii sociali e cattolici”* contro le minacce
della rivoluzione liberale. Il progetto si realizzo, nonostante le resistenze e le
perplessita dei vertici della Compagnia e di ambienti della Curia, grazie alla diretta
approvazione di Pio IX e del cardinale Giacomo Antonelli. Cosi, il primo numero
della “Civilta Cattolica” poté uscire il 6 aprile 1850 a Napoli, pubblicato in italiano,
per espressa richiesta di Curci, e non in latino, come avrebbero voluto i superiori
gesuiti.

Il periodico vide crescere notevolmente la propria tiratura da quattromila a
tredicimila copie in quattro anni, diventando, cosi, la rivista piu diffusa in Italia.
Alle iniziali resistenze dei diretti superiori, timorosi che il giornale s’implicasse in
questioni politiche, si accompagno I'avversione del sovrano napoletano, che giudico
la “Civilta Cattolica” troppo fredda verso la causa dei monarchi assoluti e del
legittimismo. Cosi, Curci e i suoi collaboratori dovettero trasferirsi a Roma.

A partire dal 1861 si apri una crisi sempre piu profonda tra Curci e gli altri
scrittori della rivista, determinata da una diversa valutazione della realta politica
italiana. L’entusiasmo col quale aveva, fino ad allora, difeso le idee conservatrici e

> C. PICCIRILLO, Le “Udee nuove” del padre Curci cit., p. 612.



reazionarie comincio a cedere il passo al dubbio che gli eventi che avevano portato
alla nascita del nuovo Regno d’Italia, con il conseguente indebolimento del potere
temporale del Papa, fossero da accettare come facenti parte di un generale disegno
della Provvidenza divina rivolto a una maggior “purificazione” della Chiesa’.
Nell’ottobre 1863 egli pubblico 'articolo I/ Congresso di Malines e le liberta
moderne, dove si teorizzava per la prima volta in modo compiuto la distinzione
fra “tesi” e “ipotesi”’, poi largamente utilizzata dalle correnti cattoliche moderate,
in quanto apriva la strada a una conciliazione tra cattolicesimo e sistemi
costituzionali e liberali. La distinzione tra la fesz - e cioe la concezione, presupposta
dal Syllabus errornm (1864) di Pio IX, di una societa integralmente cattolica - e la
zpotesi o ammissione di una data situazione di fatto, per la quale lo Stato doveva
adottare i principi condannati dal Sy/abus, era stata elaborata, all'interno del primo
congresso cattolico internazionale di Malines del 1863, dal vescovo d’Orleans
monsignor Félix-Antoine Dupanloup. In base a tale distinzione, i cattolici liberali
sostenevano che, una volta affermata la tesi di una societa integralmente cristiana,
i cattolici avrebbero dovuto vivere e agire nell’ipotesi che la societa fosse, come
effettivamente era, laica e liberale. Quindi, si sarebbero dovute accettare nella
pratica quelle istituzioni liberali che si dovevano respingere nella teoria.

Larticolo di Curci del 1863 era, pertanto, un primo segnale che il suo pensiero
andava lentamente evolvendosi. Al termine di tale processo evolutivo, egli, da
difensore ad oltranza del potere temporale, sarebbe passato dalla parte opposta,
sostenendo che la perdita di esso era da considerarsi una fortuna per la Chiesa,
giacché essa, privata dei suoi beni temporali, non avrebbe piu corso il pericolo di
servirsene malamente: bisognava, percio, ringraziare Dio, il quale aveva permesso
quello “spogliamento”, e tentare, al tempo stesso, una conciliazione con la nuova
Italia, anche a prezzo di una piena rinuncia®.

Nel 1867 cesso la collaborazione di Curci alla “Civilta Cattolica”, a causa dei
contrasti sempre piu accesi con gli altri redattori, e in particolare col direttore
padre Steccanella, circa la linea editoriale del periodico. Trasferitosi a Firenze
allindomani della presa di Roma, egli non interruppe il suo tradizionale attivismo.
Coopero alla fondazione di due giornali, “La voce della verita” e “Il buon senso”,
scrisse una serie di opuscoli, stabili e ordino la “Societa romana per gli interessi
cattolici”.

? Cft. la lettera del 31 gennaio 1866 inviata alla nipote Franceschina Sofio Curci, cit. in C. CRISPOLTI,
Lettere inedite del Padre Curci, “Rassegna Contemporanea”, luglio 1905, lettera 1.

* Cfr. C. M. CURCI, Ragione dell’Opera premessa alle lezioni esegetiche e morali sopra i Quattro
Evangeli dette in Firenze dal 1° novembre 1873 al 29 gingno 1874, Roma, 1874, pp. 20-21.



2. Sopra PInternazionale

Nel 1871 padre Curci pubblico lo scritto: Sopra I’Internazionale, nunova forma del
vecchio dissidio tra i ricchi e i poveri, che rappresento il punto di partenza per
I'evoluzione delle sue idee sociali. Curci vedeva la questione sociale aggravata dal
sorgere e dal diffondersi dell’Associazione Internazionale dei lavoratori costituita a
Londra nel 1864, il “partito”, cioe, che predicava ’emancipazione del proletariato
“dal servaggio dei capitali e del suolo”. In questo scritto, I'autore teneva il pensiero
fisso al carattere anticristiano e rivoluzionario del movimento proletario; ma, in tal
modo, egli si precludeva, nel contempo, la capacita di comprendere le rivendicazioni
delle classi lavoratrici e pit umili, che affermavano il proprio diritto a un trattamento
pit umano e giusto per mezzo del lavoro. Lo scrittore cattolico individuava la causa
del progressivo allontanamento della societa dal Vangelo nella rivoluzione, specie
italiana, la quale

“Iimpiantatasi nel Piemonte come in sua rocca, di cola con aiuti
stranieri e con mezzi interni (...) si poté distendere e dominare
tutti gli altri Stati della Penisola, con una serie inaudita di delitti
politici, coronati degnamente dall’assassinio del Pontefice e di
Roma™>.

Torna qui, evidente, il riferimento alle vicende politiche italiane, con un Curci
ufficialmente ancora temporalista e intransigente

Ancora intorno agli anni Settanta del secolo scorso, né Curci né la maggioranza
degli intellettuali cattolici sapevano indicare una soluzione al secolare problema
della lotta tra “ricchi” e “poveri”®, né a quello, tipicamente moderno, della lotta tra
“capitalisti” e “proletari”. Per essi, infatti, I'unico rimedio al “vecchio dissidio tra i
ricchi e 1 poveri” consisteva nel ritorno della societa ai precetti evangelici, i quali
esortavano gli abbienti ad aiutare con generosita i miseri e questi ultimi a ricordare
che la vera vita ¢ in cielo, cosicché bisognava rassegnarsi alle condizioni volute dalla
Provvidenza. Nel pubblicista gesuita, poi, 'insistenza sul richiamo ai precetti
evangelici, e in particolare al dovere dei piu abbienti di aiutare 1 bisognosi, costituiva
una costante della sua predicazione, condotta spesso con toni accusatori nei confronti
della societa benestante, tanto che il padre generale dei gesuiti Pietro Beckx scrisse

al provinciale di Firenze, padre Luigi Ricasoli, che “[Curci] ¢ troppo contro i ricchi™.

> C. M. CURCL, Sopra I'Internazionale, nuova forma del vecchio dissidio tra i ricchi ¢ i poveri, Firenze,
1871, p. 64.

¢ Cfr. F. FURATI, L’Abate Curci cit., p. 491.

" Lettera del 13 marzo 1873, citata in C. PICCIRILLO, Le “Udec nuove” cit., p. 624.

4



3. Il Vaticano regio

Dopo la pubblicazione delle Legioni esegetiche e morali sopra i quattro Evangeli
(1874) e de 1/ moderno dissidio tra la Chiesa e I'ltalia considerato per occasione di un
fatto particolare (1878) - opere nelle quali Curci dette corpo alle sue dissidenze di
segno antitemporalista e conciliatorista nei confronti dell’ortodossia della Curia,
che gli costeranno P'espulsione dall’ordine nel 1877 - il fondatore di “Civilta Cattolica”
torno ad affrontare la questione sociale nel suo volume forse pit famoso e polemico:
I Vaticano regio, tarlo superstite della Chiesa cattolica. Studio dedicato al giovane
clero ed al laicato credente, del 1884. Nel capitolo IV T'autore, quasi a voler rovesciare
lo spirito del Syllabus di Pio IX, si proponeva di rintracciare gli elementi cristiani
che informavano la civilta moderna. Uno dei suddetti elementi veniva indicato nel
bisogno, espresso dalla modernita, di una “meno iniqua distribuzione dei beni della
terra”®, qualificata come desiderio legittimo e profondamente cristiano. Curci
chiarisce subito quanto sia assurdo contrapporre a tale formulazione il concetto,

piu radicale, di ‘distribuzione egua’:

“(...) Non si sarebbe dovuto dire (...) equa distribuzione? col meno
iniqua pare si voglia mantenere I'iniquita. Signori no! non si potea
dire, senza affermare una sciocchezza. Una distribuzione equa
farebbe sparire la differenza tra 1 ricchi e poveri. Ora quella diffe-
renza, (...) € una iniquita sociale; ma alla stess’ora, ¢ una sociale
necessita, perché disposta ed imposta da chi ha creato 'uvomo
naturalmente sociale. (...) Con quella iniquita legale (...),il genere
umano, un po’ bene un po’ male, da 60 secoli almeno, sta andan-
do avanti; ma cacciatone via il mzo ed il tuo, (...) la convivenza

259

civile sarebbe impossibile™.

Le disuguaglianze sociali erano viste, quindi, come elemento naturale, inevitabile

e necessario, della umanita. Ma tale “scandalo”, avvertiva Curci, era medicato sia

b

dal genere umano di per se stesso, sia con l'aiuto della parola di Cristo:

“Di fatto la grande iniquita, introdotta e mantenuta nel mondo
dall’indispensabile mio e tuo, ignoto alle bestie, dovett’essere di-
sposta da Dio tra gli uomini, acciocché tra loro la necessaria e
conveniente sufficienza di tutti nei beni della vita, fosse assicura-
ta a chi non puo da sé provvedervi, non per un impossibile ed
insensato partimento uguale, ma per una libera comunicazione,
annobilita e fecondata dal merito di chi da e dalla riconoscenza di

8 C. M. CURCY, I/ Vaticano regio, tarlo superstite della Chiesa cattolica, Firenze, 1884, p. 182.
? Ivi, pp. 183-184.



chi riceve. Nel caso poi, pur troppo frequentissimo, che il ricco
ritiene iniquamente cio, che Dio ha destinato al sustentamento
dei poveri, e che questi, da quella iniquita siano stretti da priva-
zioni, da sofferenze, da angosce orribili (...) fino a morirne di
stenti e di fame, allora si ha il raggio piu fulgido di quella luce, pel
quale il Dio Redentore compie 'opera del Dio Creatore”!’.

Era proprio 'abbandono dei precetti evangelici e dello spirito cristiano che aveva
reso la societa moderna incapace di offrire soluzioni ai problemi sociali, che non
fossero quelle rivoluzionarie del comunismo e del collettivismo. Curci invitava,
poi, da una parte a tenere sempre presente 'esempio dell’ordine sociale medievale,
fondato sulla fede nella provvidenza divina, e dall’altra a non lasciarsi ingannare
dalle promesse di “piena liberta” e di uguaglianza sociale, che avrebbero solo creato
false aspettative nei poveri, aggravando, cosi, il problema:

“INel sistema medievale] si operava per sentimento di Fede e per

islancio di carita, si parlava poco del bisogno, che avessero i
necessitosi e niente affatto del diritto, che loro competesse d’una
meno iniqua distribuzione dei beni della terra. Per contrario, la
societa moderna parla moltissimo di quel bisogno e del diritto ha
straparlato anche troppo, senza che i poveri si mostrino guari
meno scontenti di prima, e creando anzi col diritto, di cui si cre-
dono investiti, un vero pericolo sociale, che quando, per somma
sventura, rompesse in atto, tutto sarebbe mandato sossopra. (...)
Le comuni dottrine (...) ravvivando negli operai la coscienza dei
proprii bisogni e dei proprii diritti, ed irritando le passioni, senza
nulla potere offrire, che ispiri la rassegnazione, appena ottengo-
no altro, che renderli piu dispettosi ed intolleranti; in altri termi-
ni rendetli piu miseri.”!

Era un invito, quindi, a non cedere alle false promesse delle nuove teorie sociali e
ad accettare con cristiana rassegnazione lo sfatus quo della coesistenza dei ricchi e
dei poveri, come facente parte dei disegni provvidenziali di Dio. Bisognava, insomma,
respingere, come utopistici, sia il fine del comunismo, per cui un giorno 'operaio
sarebbe arrivato ad eliminare le fatiche del lavoro e a condurre una vita tutta pace e
diletto, sia quello del socialismo, di abolire le disuguaglianze sociali mediante la
socializzazione dei mezzi di produzione. Nel contempo, diventava necessario, a
questo punto, per il magistero ecclesiastico e per gli intellettuali cattolici come padre
Curci, interessati alla questione sociale, cercare di contrapporre una giustificazione
teologica a cio che il socialismo proponeva riguardo all’abolizione della proprieta

0 Tvi, p. 185.
" Ivi, pp. 186-188.



privata e all’adozione della soluzione collettivista.

L’arcivescovo di Magonza Wilhelm Emanuel von Ketteler era stato forse il primo
a pronunciarsi in tal senso, e proprio nell’arco di tempo in cui il marxismo giungeva
alla sua piena formulazione, dapprima con la pubblicazione del Manifesto del partito
comunista (1848), poi con la pubblicazione del primo libro del Capitale (1867). Ne
La questione operaia e il cristianesimo' del 1864 ed in altri scritti dell’epocal,
l’arcivescovo cerco di armonizzare il pensiero di S. Tommaso d’Aquino con le
nuove aspirazioni delle classi lavoratrici sui grandi temi sociali. L’insegnamento
tomistico riconosceva solo a Dio un principale dominium, 'anico veramente assoluto,
e condizionava il diritto di proprieta all’obbligo di porre le proprie ricchezze al
servizio dei poveri e dei bisognosi'. Ketteler, quindi, rifiutava la dottrina che faceva
dello Stato la fonte unica del diritto di proprieta, opponendovi la prospettiva cattolica
di origine paolina e agostiniana, secondo la quale la proprieta e I'autorita temporale,
assieme all’autorita spirituale, hanno le proprie radici in Dio stesso e cooperano ad
un comune disegno unitario provvidenziale®.

Padre Curci, ancora nel capitolo IV de I/ Vaticano regio, riprendeva, a distanza di
venti anni, gli stessi argomenti, a riprova di quanto ancora grande fosse I'influenza
dell’arcivescovo tedesco negli ambienti cattolici europei:

“Sta a fondamento di tutto 'essere la presente vita assegnata al-
I'vomo, [il fatto che] i beni della terra gli sono dati da chi vel pose
e glieli diede, non a fruirne, ma ad usarne a quel fine; nel qual
modo essi perdono ogni valore assoluto, ritenendo solo un valo-
re relativo (...). Da cio resta determinata la stima, che di tali beni
deve farsi, e la misura, in che possono lecitamente procacciarsi ed
usarsi. Dissi /Ja misura, perché 'uvomo di quei beni, innanzi al
Creatore, ¢ non padrone, ma semplice usufruttuario, n¢ puo sup-
porsi che Iddio, padre universale di tutti, voglia, per iniqua par-
zialita, consentire che alcuni sguazzino nel superfluo, fino a non
sapere che farsene, e ad altri manchi lo strettamente necessario

alla vita”'c.

2 \W. E. KETTELER, Die Arbeiterfrage und das Christentum, Mainz, 1864

13 Si veda, ad esempio, il poscritto ad una predica tenuta in occasione della fondazione dell’Unione
degli apprendisti cattolici (Katholischer Gesellenverein) di Magonza nel 1863.

Y. E. KETTELER, Schriften. 11: Staatspolitische und vaterlindische Schriften, ausgewihlt und
herausgegeben von J. Mumbauer, Kempten-Monaco, 1911, pp. 219-223. Cfr. anche G.
MARTIGNETTI, Proprieta. Cenni storici, voce in Dizionario di politica, diretto da N. BOBBIO,
N. MATTEUCCI, G. PASQUINO, Torino, 1992, p. 891

B Cfr. W. E. KETTELER, La questione operaia e il cristianesimo, in P. PECORARI (a cura di),
Ketteler ¢ Toniolo. Tipologie sociali del movimento cattolico in Enropa, Roma, 1977, pp. 145-147.
I’edizione ¢ condotta su quella veneziana del 1870.

16 C. M. CURCI, I/ Vaticano regio cit., p. 189.



La proprieta privata ¢, allora, non solo legittima, perché facente parte del diritto
naturale, ma anche fonte di bene se vissuta secondo la carita cristiana.

Abbiamo visto come nel capitolo IV de I/ Vaticano regio sia gia possibile
individuare in buona misura i segni dell’influenza del pensiero di Ketteler sullo
scrittore gesuita. Risulta altrettanto chiaro, pero, che, almeno fino al 1884, nel
pensiero di Curci manca ancora quell’elemento decisivo che 'importanza della
questione esigeva e che, d’altro canto, aveva contraddistinto venti anni prima il
coraggio e loriginalita del messaggio dell’arcivescovo di Magonza: la proposta di
soluzioni pratiche, ’appello, cio¢, a un’attualizzazione concreta dei principi
evangelici, che non si limitasse al semplice richiamo alla carita e alla fiducia nella
provvidenza divina. Proprio a conclusione del capitolo IV del Vaticano regio, laddove
ci aspetteremmo di trovare un piano d’azione sociale tanto chiaro, quanto quelli
che in altri momenti Curci era riuscito a proporre in campo politico, l'autore si
limita a dire:

“Se pertanto, (...) ognuno facesse di penetrarsi praticamente di
quella dottrina evangelica, (...) e si procedesse con sicura coscien-
za cristiana, sparirebbero forse due terzi dei mali, che travagliano
la moderna societa, e la stessa Economia pubblica troverebbe piu
maneggevoli certi spinosi problemi (...). Lo spinosissimo
notantemente del salario, venuto alle prese col capitale, avrebbe
dalla dottrina evangelica una soluzione ben altrimenti ferma ed
efficace, che non sono i precarii ed incomodi scioperi”".

4. Di un socialismo cristiano

Il Vaticano regio fu condannato nell’aprile del 1884, dopo aver ricevuto, come gia
era accaduto col Moderno dissidio, una confutazione da parte dei padri gesuiti. 11
ritardo nella sottomissione, la pubblicazione di un nuovo libro da parte di Curci
dal titolo Lo scandalo del “Vaticano regio”, duce la Provvidenza, buono a qualche cosa
(Firenze, 1884), la conseguente sospensione a divinis, una nuova condanna all’Indice
e lattesa ritrattazione avvenuta nel settembre 1884, posero fine alla sua campagna
per la conciliazione.

Da quel momento, I'attenzione di Curci si rivolse alla questione sociale, che gia
aveva trattato nel 1871 nell’opuscolo Sopra /’Internazionale. Nel 1885 egli pubblico,
cosi, il volume D7 un socialismo cristiano nella quistione operaia e nel conserto selvaggio
dei moderni stati civili. Esso, nelle intenzioni espresse da Curci in una lettera
dell’ottobre di quell’anno, costituiva

7" C. M. CURCI, I/ Vaticano regio cit., p. 194.



“un tentativo (...) di tirare a pensare un poco di Gesu Cristo que-
sta povera societa [si/], che va in rovina, perché orba di lui, e non
vuol sentirne neppure patlare, forse perché le si patla di un Gesu

Cristo, che non ¢ il mandato dal Padre, ma d’un altro foggiato

dagli uomini a loro uso e consumo™'®.

LLa questione operaia, secondo lo scrittore cattolico, era sorta dal momento in cui
le classi lavoratrici e povere avevano acquistato conoscenza e coscienza dei propri
diritti. Egli metteva in rilievo il dovere, la dignita del lavoro, che diventava un
diritto al lavoro in quanto ogni uomo aveva diritto a vivere, cio¢ a procurarsi il suo
sostentamento. Purtroppo, pero, il salario insufficiente non forniva al lavoratore il
pane necessario per lui e per la sua famiglia, come vorrebbe il Cristianesimo; il
sistema del lavoro salariato, pertanto, tutto a favore del capitale, defraudava I'operaio
dei suoi diritti.

Nel Socialismo cristiano Curci sembrava voler uscire da quella genericita che aveva
caratterizzato gli scritti precedenti, arrivando a formulare, seppur prudentemente,
alcune proposte concrete. Anzitutto, egli avrebbe voluto che il valore netto del
prodotto spettasse ai lavoratori, giacché al lavoro, “considerato come titolo legittimo
di possesso, conviene attribuire assai di pit”'"”. Da qui derivava la necessita di
proteggere gli operai contro la prepotenza dei forti, cio¢ del capitale, con leggi che
facessero rispettare 1 diritti del lavoro, spesso contrastati dai meschini ed egoistici
interessi materiali dei capitalisti. Ma, laddove non bastassero le leggi, egli giungeva
a proporre di utilizzare, se necessario, lo strumento dello sciopero, dato che:

“Ben pare si presupponga sempre che la legge debba difendere il
padrone dalle violenze degli operai, quando ¢ precisamente il
contrario. Il sopruso ¢ da temersi pit da chi ha in pugno la forza;
e qui si tratta della forza, non del numero o dei muscoli, ma dei
quattrini”?®.

Al socialismo marxista, Curci contrapponeva un socialismo di tipo “cristiano”
che tenesse conto realisticamente della inevitabilita delle disuguaglianze in seno alla
societa. Tra 1 vari socialismi, solo quello che si fosse ispirato alla morale evangelica
poteva attuare una legislazione favorevole al lavoratore e, al tempo stesso, giusta;
stante I'impossibilita di una felicita perfetta in questa vita, infatti, solo un socialismo
evangelico avrebbe consentito di sopportare le limitazioni e le difficolta in vista dei
beni del Cielo. Il socialismo cristiano possedeva, dunque, il segreto

8 Quattordici lettere del sac. C. M. Curci, “Rassegna Nazionale”, 16 novembre 1892, lettera del 28
ottobre 1885.

Y C. M. CURCI, D:i un socialismo cristiano nella quistione operaia e nel conserto selvaggio dei moderni
stati civili, Firenze, 1885, p. 189.

2 Ivi, p. 196.



“per ottenere che la persona, anche in condizioni non molto pro-
pizie, viva non pure rassegnata, ma contenta di quanto ci offre la

vita terrena’?.

Per tali motivazioni Curci auspicava che, ove possibile, sorgessero “societa
partecipanti”, le quali, oltre al salario, mettessero il lavoratore a parte dei guadagni.
In tal modo, non solo 'operaio avrebbe avuto una piu equa retribuzione, ma il suo
lavoro sarebbe divenuto “umano”, cio¢ diverso da quello compiuto da un animale o
da una macchina; il capitale si sarebbe, cosi, conciliato col lavoro, eliminando le
controversie che erano all’origine della lotta sociale. E di fronte alla difficolta, per
gli operai, di mettere insieme il capitale, Curci suggeriva l'intervento e l'aiuto dello
Stato.”.

. In questo punto, comunque, e forse piu che altrove, ¢ forte il richiamo al pensiero
di Ketteler. Era stato proprio questi per primo, in campo cattolico, nel 1869, ad
auspicare l'intervento legislativo e amministrativo dello Stato, al fine di “mantenere
il buono accordo nelle fabbriche e nelle popolazioni e per favorire il benessere, la
moralita ed il progresso intellettuale degli operai”® Inoltre, sempre Ketteler si era
spinto a suggerire coraggiosamente alla dottrina sociale cristiana i mezzi per uscire
dall’orizzonte dell'impegno morale solo caritativo, e per arrivare ad esigere qualcosa
di piu rispondente ai bisogni reali dei meno abbienti. E tra questi mezzi, uno dei
piu importanti era, appunto, listituzione di associazioni di produzione in cui gli
operai partecipassero ai prodotti dell'impresa: una prospettiva alla quale non era,
probabilmente, estranea anche un’influenza del pensiero e della propaganda
lassalliana degli anni ‘60*.

Riconoscimento della dignita del lavoratore, necessita di una legislazione piu giusta
in materia di lavoro, costituzione di societa operaie per la partecipazione ai guadagni
dell'impresa: erano queste, quindi, le basi sulle quali - anche per Curci - si poteva
risolvere la questione operaia. Si trattava, percio, di porre alcuni freni “a qualche

925

liberta naturale come se ne pongono tanti altri e di “posporre alcuni molto

b

disputabili interessi dei ricchi e dei forti ad esigenze giustissime d’indigenti e di
deboli a milioni”. Fuori delle verita cristiane

“non vi ¢ che tirannide spirituale e materiale (...) dalla parte dei
pochi forti, i quali, tiranneggiati dalla insaziabile cupidigia, tiran-

! Tvi, p. 252.

> Ihidem.

# W. E. KETTELER, Relazione per la conferenza episcopale di Fulda, in P. PECORARI (a cura di),
Ketteler e Toniolo cit., pp. 176-184. Cfr. anche S. AMATO, I/ problema “partito” negli scrittori politi-
¢ tedeschi (1851-1914), Firenze, 1993, pp. 271-275.

* Cfr. W. E. KETTELER, La guestione operaia cit., pp. 147-164.

» C. M. CURCL, Di un socialismo cristiano cit., p. 388.

10



neggiano la moltitudine dei deboli”*.

In tal modo si sarebbe raggiunta “I’'uguaglianza organica tanto propria alla vita
e I'Italia, attuandola, sarebbe tornata “ad essetre

cio che fu due altre volte nella storia, maestra alle altre genti”’

economica della societa cristiana”,
. Con questo libro,
dunque, lo scrittore cattolico si presentava come un precursore, che considerava il
diritto al lavoro come “un diritto nell’'uomo”, che intendeva “associare al guadagno

del lavoro, piu che il capitale, il lavoro stesso”*.

2929
>

Il libro, “singolare impasto di cristianesimo e di socialismo marxista non

conobbe una grande diffusione e passo inosservato tanto tra i liberali, quanto tra i
democratici, allontanati, forse, dall’aggettivo “cristiano” aggiunto a “socialismo”.
Lo stesso tipo di accoglienza venne dai cattolici, unitisi, ormai, in un sorta di congiura
del silenzio nei confronti dell’ex-gesuita fin dai tempi della sua scelta anti-
temporalista.

A quell’audace opera, che anticipava molte tesi del piu ardito cattolicesimo sociale,
ne seguirono due altre di esegesi biblica: Legioni esegetiche e morali sopra Giuseppe in
Egitto (Torino, 1890) e Lezion: esegetiche e morali sopra Tobia (Torino, 1890). Mentre
attendeva alla stesura di una biografia, dal titolo Memorie utili di una vita disutile’,
dopo essere stato riammesso nella Compagnia di Gesu, la sera dell’8 giugno 1891

Carlo Maria Curci moriva a Careggi (Firenze), consumato dalla tisi.

Conclusioni

Nell'introduzione ci eravamo posti 'obbiettivo di individuare, nel pensiero sociale
di Carlo Maria Curci, la presenza di elementi originali e innovativi che ne
legittimassero, per cosi dire, una rilevanza maggiore nell’ambito della storiografia del
movimento sociale cattolico italiano del secolo scorso. Abbiamo visto che, in effetti,
molte pagine degli scritti sociali di Curci mancano di originalita: ¢ evidente, in esse;
I'influenza del pensiero di Ketteler e questo, secondo alcuni autori, ne avrebbe limitato
loriginalita e la forza. . Anche la modernita delle posizioni conciliatoriste, che aveva
caratterizzato gli scritti di Curci dopo il 1870, sembra a volte, specie nel Socialismo

* Ivi, p. 224.

7 1vi, p. 391.

* F. FURATL, L’Abate Curd cit., p. 76.

» P. ALATRI, Lineamenti di storia del pensiero politico moderno, Messina, 1992, p. 387.

% Cfr. F. FURATL, L’Abate Curei cit., p. 76.

' Questa biografia, rimasta interrotta all’anno 1849, fu pubblicata postuma dall’editore Batrbera col
titolo Memorie del padre Curci, Firenze,1891.

2 Cfr. F. TRANIELLO, Cattolicesimo ¢ societa moderna, in 1.. FIRPO (a cura di), Storia delle idee
politiche, economiche e sociali, vol. V, Torino, 1972, p. 631; G. CANDELORO, I/ movimento catto-
lico cit., p. 2306.

11



cristiano, cedere il passo alla vecchia polemica antiliberale del Curci intransigente™.

Pur con queste limitazioni, il pensiero sociale di Curci acquista una certa carica
innovativa se lo si rapporta alla situazione del movimento sociale cattolico italiano
degli anni Settanta e Ottanta del secolo scorso. In Italia, infatti, tale movimento
sembrava svilupparsi con qualche ritardo rispetto ad altri paesi europei come la
Germania, I’Austria, la Francia e il Belgio. Paragonati alla vastissima produzione
tedesca, austriaca, francese e belga sull’argomento, gli studi dei cattolici italiani
dell’epoca intorno ai problemi sociali risultano alquanto scarsi. Cio fu dovuto, in
parte, all’arretratezza relativa delle condizioni sociali del Paese, ove il processo di
industrializzazione intervenne piu tardi che altrove e, comunque, con ritmi piu lenti;
di conseguenza, meno rapida fu la presa di coscienza non solo del “pericolo” socialista,
ma anche delle complesse problematiche socio-politiche connesse
all'industrializzazione. Inoltre, i cattolici italiani, non partecipando alle lotte elettorali
e parlamentati, non erano - a differenza di quelli di altri paesi - costretti ad assumere
posizioni pubbliche direttamente impegnative di fronte ai vari temi economici e sociali.

Importante fu anche un altro aspetto. L’episcopato italiano degli anni 1860-1880
era formato, in gran parte, da vescovi nominati priza dell’'Unita e, quindi, a suo
tempo approvati, se non addirittura scelti e imposti, dai governi degli antichi Stati.
Per tale motivo, sia per le preferenze di tali governi, sia per quelle della Santa Sede,
la provenienza sociale di gran lunga maggioritaria dei vescovi era la nobilta (spesso
la piccola nobilta) o il notabilato. Solo con Leone XIII si ebbero nomine di vescovi
di provenienza piu spiccatamente popolare, appartenenti alla piccola borghesia
contadina, artigiana e comerciale. Per questa ragione, ¢ stato osservato che
probabilmente i membri dell’episcopato italiano non avevano la sensibilita e la
mentalita “sufficienti ad osservare la realta, anche sotto il profilo pastorale, in modo
diverso da quello suggerito congiuntamente dalla repulsione per le idee socialiste (e
anticlericali) e dall'inclinazione caritativa e assistenziale”?*.

Il cattolicesimo sociale italiano era, quindi, pervaso da una forte carica di
conservatorismo, non solo - com’¢ piu immediatamente comprensibile - nell’ambito
del magistero ufficiale e dell’intransigentismo ortodosso, ma anche nell’ambiente
conciliatorista, ovvero in quello spazio del mondo cattolico che aveva rappresentato
la meéta finale del cammino intellettuale di Curci. Era, questo, un ambiente che per
quanto fosse animato da un certo fervore politico, si era rivelato povero di idee sul
piano sociale, incapace di proporre soluzioni concrete convincenti ai problemi piu
impellenti della societa™.

3% Cfr. F. TRANIELLO, Cattolicesimo ¢ societa moderna cit., p. 631.

* A. PRANDI, Genesi ed evoluzione dell’insegnamento sociale della Chiesa, in F. TRANIELLO, G.
CAMPANINTI (a cura di), Dizionario storico del movimento cattolico in Italia, Torino, 1981, vol. I,
tomo 1, p. 183.

% Per i contenuti sociali del programma politico dei conciliatoristi, cfr. A. ALFANI, Cenno storico

sull’idea del partito conservatore nazgionale e intorno al pensiero politico di Augnsto Conti, “Rassegna
Nazionale”, I (1879), vol. I, pp. 542-545.

12



In tale contesto, Curci intervenne contro le tesi di chi, cattolici intransigenti o
moderati che fossero, prospettava una soluzione ‘naturale’ alle ingiustizie sociali
insite nel capitalismo. Cosi, la difesa dello sciopero, la richiesta di salari commisurati
ad un’esistenza umana, la rivendicazione dell'intervento dello Stato e della legge in
difesa degli operai, invece che a salvaguardia degli interessi padronali, la
prospettazione di societa cooperative di operai “partecipanti” ai guadagni, erano
argomentazioni senza precedenti nel panorama cattolico italiano.

Se pensiamo, quindi, alle opere politiche e alle opere sociali di Curci nell’ottica
del dibattito in corso in quegli anni all'interno del mondo cattolico italiano, possiamo
concludere che mentre le prime, sicuramente piu originali e audaci, permettono
pur sempre di assimilare 'autore ad uno dei due schieramenti, le seconde gli
conferiscono una connotazione di altrettanto forte impatto, ma, forse, di maggiore
originalita, in quanto fanno del Curci ‘sociale’ un caso isolato rispetto alla quasi
totalita del cattolicesimo italiano, caratterizzato - come si ¢ visto - da un diffuso
conservatorismo sociale. Possiamo concludere, in ogni caso, che il contributo di
Curci in materia di dottrina sociale cattolica ha avuto anch’esso un che di rilevante
e di innovativo, finora sottovalutato, forse, dalla letteratura storiografica
sull’argoento. Quella del gesuita fu una delle prime voci che si alzarono dal coro
della Chiesa italiana nel tentativo di inquadrare dottrinariamente la questione sociale
e, al tempo stesso, di formulare delle proposte concrete. Ed ¢ grazie anche a questo
tipo di contributi e di stimoli che la Chiesa sarebbe riuscita, agli inizi degli anni
Novanta del secolo scorso, a dare al proprio pensiero sociale una pit compiuta
espressione e a trovare, nella Rerum novarum di papa Leone XIII, il punto di partenza
per un impegno sociale dei cattolici piu fervido ed appassionato, ma anche piu
esplicito e meglio determinato.

13



Bibliografia
Scritti di Carlo Maria Curci

C. M. CURCI, Fatti e argomenti in risposta alle molte parole di V. Gioberti intorno
ai gesuiti nei Prolegomeni al Primato, Napoli, 1845.

C. M. CURCI, Divinazgione sulle tre ultime opere di V7. Gioberti, Parigi, 1849.

C. M. CURCI, Unr’ottobrata a Monte Mario, Roma, 1863.

C. M. CURCI, La caduta di Roma per le armi italiane considerata nelle sue cagioni e
nei suoi effetti, Firenze, 1870.

C. M. CURCI, Sopra I’ Internazionale, nuova forma del vecchio dissidio tra i ricchi e
z poveri, Firenze, 1871.

C. M. CURCI, Nella inaugnrazione della societa romana per gl'interessi cattolici,
Firenze, 1872.

C. M. CURCI, Di una pensione da stabilirsi in qualche universita per la gioventi
cristiana, Roma, 1872.

C. M. CURCI, Legion: sopra i due Libri dei Maccabei, Roma, 1872.

C. M. CURCI, Legioni esegetiche e morali sopra i Quattro Evangeli dette in Firenzge
dal 1° novembre 1873 al 29 gingno 1874, Roma, 1874.

C. M. CURCI, I/ moderno dissidio tra la Chiesa e I’ Italia considerato per occasione di
un fatto particolare, Firenze, 1878.

C. M. CURCL, La nunova Italia ed i vecchi zelanti. Studi utili ancora all’ordinamento
dei partiti parlamentari, Firenze, 1881.

C. M. CURCI, 1/ Salterio volgarizzato dall’ebreo, Torino, 1883.

C. M. CURCI, 1/ Vaticano regio, tarlo superstite della Chiesa cattolica. Studio dedica-
to al giovane clero ed al laicato credente, Firenze, 1883.

C. M. CURCI, Lo scandalo del “1aticano regio”, duce la Provvidenza, buono a qual-
che cosa, Firenze, 1884.

C. M. CURCI, D: un socialismo cristiano nella quistione operaia e nel conserto selvag-
gio dei moderni stati civili, Firenze, 1885.

C. M. CURCI, Legioni esegetiche ¢ morali sopra Giuseppe in Egitto, Torino, 1890.

C. M. CURCI, Legioni esegetiche e morali sopra Tobia, Torino, 1890.

C. M. CURCI, Memorie utili di una vita disutile, pubblicate postume col titolo
Memorie del padre Curci, Firenze, 1891.

Quattordici lettere del sac. C. M. Curci, “Rassegna Nazionale”, 16 novembre 1892.

14



