IL. CAPPELLO DEGLI EBREI
CONSIDERAZIONI SOCIOLOGICHE ATTORNO ALLA FINE DELLA VITA

1. La realta anziana ¢ ormai ampiamente, e in gran parte in modo esaustivo,
analizzata sia da un punto di vista sanitario ¢ demografico che socio-culturale; rima-
ne uno «spazio vuotoy» € un interrogativo senza una risposta esauriente: dopo la
«vecchiaia» ... cosar la risposta ¢ la «morte»!

E il senso della morte, il significato ¢ le modalita del morire rimangono interro-
gativi non risolti da nessuna scienza.

La morte ¢ un evento che puo accadere in ogni fase della vita ma la fase della
vecchiaia ¢ ovviamente quella in cui tale evento non solo ¢ possibile ma ¢ certo.

A queste banali considerazioni va aggiunto che 'nvomo ¢ I'unico essere vivente
per cui la morte non ¢ solo un «evento» ma anche un «problema» perche «sa» di
dover morire.

Cio che suscita paura non ¢ tanto la morte, ma la sua rappresentazione mentale,
I'idea anticipatrice. Il problema per 'uomo non ¢ tanto la «morte» quanto la «co-
scienza della morter, e tale percezione muta con il modello di societa, di cultura, di
religione e, in generale, di concezione della vita. I’evento della morte ¢ integrato in
un contesto sociale e culturale che ¢ soggetto ad una trasformazione continua.

Nella societa attuale si tende a nascondetla, a farla diventare da «fatto sociale» un
«affare privato», come riprendero in seguito, per cui ognuno ¢ «solo» a dover af-
frontare questo evento per cui rimane a livello latente e si diffonde una impercetti-
bile, a tutte le eta, sensazione di grande incertezza, quella che viene chiamata una
«cultura della morte» che trova riscontro in episodi inspiegabili, in scelte
autodistruttrici, in suicidi razionalmente non definibili.

Nella nostra cultura la morte, come spesso anche la «vecchiaia», ¢ stata in gran
parte rimossa e repressa sia a livello individuale che sociale; essa ¢ uno dei piu grandi
tabu occidentali. La morte non ¢ uguale per tutti, per noi occidentali ¢ forse peggio
che per altri: la nostra cultura ¢ incentrata sull’lo che ¢ proprio quello che si dilegua
con la morte. Si assumono di conseguenza spesso atteggiamenti di «finzione» per
immaginare che il decadimento e la morte non «esistono». Mancano schemi menta-
li, formule culturali, categorie filosofiche funzionali alla sua interpretazione e alla
sua integrazione nel corso della vita.

Parlare quindi della morte oggi, e soprattutto farla rientrare nei discorsi sulla
vita, ¢ difficilissimo. L’impulso individuale e culturale alla rimozione e il concorre-
re di diversi interessi spingono il pensiero verso alcune parole d’ordine facili («la
qualita della vitar, «i diritti del morente»...) fatte proprie senza troppo riflettere o
verso principi astratti di bioetica. Il pensiero della morte, e sulla morte, viene
marginalizzato fino ai limiti dell'insignificanza perché appartenendo come la nasci-
ta a quell’orizzonte pre-personale che ci precede e ci succede, la morte come la
nascita non rientrano nell’orizzonte della nostra esperienza. Si sa che si nasce e che
si muore, ma non si puo conoscere né la nascita né la morte.



Come dice Freud nessuno di noi crede veramente alla propria morte e percio la
trattiamo con le abitudini che abbiamo contratto nella nostra vita e come le diver-
sita che I’hanno caratterizzata (basta vedere le varie forme di sepoltura e larchitet-
tura delle tombe). La nostra morte ¢ qualcosa di impensabile, per quanti sforzi
facciamo non riusciamo a pensare il nostro non-esserci. N. Luhmann osserva «si
puo immaginare la propria morte come fine della vita, ma non come fine della
coscienzay.

Allora si comprende meglio come si hanno spesso, soprattutto negli anziani,
comportamenti e atteggiamenti regressivi verso forme di giovanilismo, che puo
essere sintomo di degenerazione psichica oppure fuga inconscia nei comportamenti
giovanili come forma per esorcizzare la prossimita della fine.

2. 1l progresso scientifico e tecnico ha portato ad un idea del potere umano sulla
vita e sulla morte quasi illimitato. Ogni evento pwo essere spiegato, secondo I'illu-
sione illuministica, e quindi controllato, gestito tecnicamente. Non esiste piu il
concetto di mistero. Quindi non esiste piu il concetto di /Jimite e di confine che
I'uvomo con lo strumento tecnico non possa superare. Tutto ¢ oggettivabile, lo stes-
so concetto di persona, di un z che nasce e che muore, diventa un s nasce e s/
muore. Ma un atteggiamento di onnipotenza non ha liberato 'uvomo dal mistero
ma ha solo accresciuto la sua insicurezza e la paura del futuro, e la sicurezza si
ricerca proprio in strumenti antitetici alla scientificita, come la magia, I'esoterismo,
la New Age.

La scienza ha compiuto, sensa dubbio con successo, sforzi enormi per rimandare
il piu possibile 'evento della morte ma contestualmente una divaricazione si ¢ pro-
gressivamente aperta tra il processo del morire e la morte. Il primo ¢ vissuto come
drammatica lotta del medico contro la morte. I.a seconda abbandonata alla solitaria
esperienza dell’interessato. Il malato terminale e il morente sono sempre meno
affidati ad un ambiente familiare o solidaristico e sempre piu alle strutture pubbli-
che e mediche, si delega la morte a luoghi istituzionali. I.a morte appartiene sempre
piu agli specialisti: 1 medici negli ospedali, gli operatori delle pompe funebri poi.

Una considerazione, sia pure rapida e sommaria, deve essere fatta a questo pro-
posito al fatto che il morire ¢ sempre pit medicalizzato, con un atteggiamento non
rispettoso verso la dignita umana.

Alla medicina, come aveva gia sostenuto Ivan Illich, si delega sistematicamente
la gestione della sofferenza con cui si espropria le ultime fasi della vita. Il morire che
¢ naturale, parte della vita, la morte che ¢ la separazione ultima dalla vita ¢ sempre
meno naturale.

Secondo P. Cattorini, nel suo interessante studio La morte offesa. Espropriazgione
del morire ed etica della resistenga al male (ed. Dehoniane, Bologna 1996), «’'uomo
dell’occidente ha dichiarato guerra alla grande nemica e vi ha impiegato la forza
della scienza e della tecnica, ma rischia di confondere il vero obiettivo, negando
acriticamente le limitatezze delle proprie opere, accanendosi in un’attitudine



vitalistica, trascurando il bene complessivo della persona sofferente ed alimentando
paradossalmente istanze suicide» (p.8).

Verso la medicina si hanno attese magiche, quasi proiettando su di essa il deside-
rio ancentrale dell’immortalita. «l.a salute sostituisce la salvezza — dice M. Faucault
(Nascita della clinica, Einaudi, Torino 1969, p.224) — la medicina offre all’'uomo
moderno il volto ostinato e rassicurante della sua finitudine; in essa la morte ¢ detta
e ridetta, ma al contempo scongiurata; e se essa annuncia senza posa all'uomo il
limite che questi porta in sé, gli parla anche del mondo tecnico che ¢ la forma
armata, positiva e piena della sua finitudine».

Ma oggi, occorre sottolineare, la paura della morte ¢ associata anche alla paura
della medicina, di una medicina in cui 'vomo diventa sempre piu un organismo da
soccorrere con gli strumenti della tecnica. Si ha quello che molti chiamano «medi-
cina d’organo» e non piu «medicina di relazione». E in questo quadro che nascono
problemi drammatici come quelli dell’eutanasia, dell’accanimento terapeutico come
un accanimento della medicina e un furor vitae, ed insieme la passivita del malato e
dei parenti di fronte al medico, la loro resa totale in quella impersonalita del rap-
porto dove il paziente diventa semplice organismo e il medico funzionario di un
sapere che lo trascende. La paura ¢ allora, oltre quella della morte, del dolore, del
petrdere il controllo del mortire e si preferisce una morte «data», una morte improv-
visa e indolore. Il concetto stesso di «vita buona» ¢ «vita senza dolote».

Quando si parla di comunicazione tra medico e paziente e parenti tutto si riduce
al problema di «dire la verita», dove per «verita» si intende la «verita biologica»,
mentre uno ha bisogno di ben altro quando si trova di fronte a dire addio non ad un
evento biologico ma ad una persona. Siamo di fronte ad una medicina tecnica non
umana.

Le ultime fasi della vita sono delegate alla medicina, non solo per l'oggettiva difficol-
ta di assistenza non ospedaliera, ma anche per incapacita culturale di porsi di fronte
alla conclusione di wuna vita. 1. atteggiamento verso la morte contiene, per esempio,
anche tutte le difficolta e ambignita verso 'accompagnamento dei malati inguaribili.
Lo scandalo della malattia terminale ¢ l'incapacita di accettare il disfacimento, la fornido
mortis e 1 horror mortis; ’esempio emblematico ¢ dimostrato dal business delle funeral
homes dove il cadavere ¢ ricomposto per far scomparire 'immagine devastante,
lorrido della morte.

Per N. Elias (La solitudine del morente, 11 Mulino, Bologna 1985, p.28) «’incapacita
di portare ai moribondi I'aiuto e Iattenzione di cui hanno particolarmente bisogno
nel momento del decesso ... avviene proprio perché nella morte altrui scopriamo
un’avvisaglia della nostra. La vista di un moribondo intacca la difesa attivata del-
I'immaginazione d’immortalita che edifichiamo come un muro a difesa del pensie-
ro della morte».

Ne 1/ guaritore ferito (Queriniana, Brescia 1982) Henry Nouwen sostiene che per
accostarsi con compassione alle ferite altrui e diventare guaritori nei loro confronti
la premessa sine qua non ¢ Iintegrazione delle proprie ferite, fisiche, psicologiche,



sociali, spirituali. La metafora del guaritore ferito suggerisce che in ogni persona
abita un malato, costituito dai propri limiti e debolezze, cosi come in ognuno abita
un medico, rappresentato dalle proprie forze sananti e dalle risorse guaritrici che
permettono di affrontare e sanare le ferite. Questa metafora indica che chi si accosta
al prossimo deve farlo non con atteggiamenti di sicurezza e superiorita, ma nello
spirito di umanita e sensibilita maturato attraverso le proprie esperienze di vulne-
rabilita e sofferenza. Il guaritore ferito non ¢ colui che fa proprie le ferite del pros-
simo, ma colui che le comprende; non ¢ chi corre a risolvere i problemi dell’altro
dando facili ricette, ma chi invece si adopera per individuarne e portarne alla luce le
risorse interiori per metterle a servizio della salute e della speranza.

La morte ¢ oggi di fatto estromessa e nascosta allo sguardo del vivente, tanto che
esiste una «privatizzazione» dell’esperienza del morire. Se ¢ vero che si puo stabili-
re, almeno formalmente, quando si ¢ considerati morti, il «sensoy, sia soggettivo
che sociale, del rapporto e del passaggio vita/motte, rimane un interrogativo senza
risposta universale ma che ognuno non puo non darsi per non vivere l'ultima, ma
in generale tutte, fase della vita con angoscia e disperazione.

Negli ultimi anni il tema della morte ¢ spesso ricorrente nella letteratura anche
antropologica, psicologica e sociologica (si puo cfr. per esempio P. Leporelli, Pro-
spettive sulla morte nelle scienze sociali contemporanee, in «Orientamenti Pedagogi-
ci», 26, 1979, p.7-61), ma le scienze sociali in generale e in particolare la sociologia
non possono formulare neppure una traccia di una «sociologia della mortey. Si puo
dire come si muore, dare alcuni cenni sulla tipologia delle forme del morire e del
senso della morte tra i viventi, ma la sociologia come nessuna altra scienza sociale
non puo fornire risposte sul perché e sul senso della morte che sono i veri interroga-
tivi del vivente.

Le risposte sono da ricercarsi su altri piani: quelli filosofici, religiosi, che si costi-
tuiscono proprio per dare una risposta all’evento della morte.

Il problema della finitezza della vita ¢ risolto, in culture e fasi storiche diverse, il
pit delle volte con la mitologizzazione della fine e 'immaginare forme di sopravvi-
venza comune dei morti, anche se oggi le prospettive del dopo-morte, per la mag-
gioranza degli individui, si restringono anche per quanto riguarda I'esistenza di una
forma di vita dopo la morte.

Per quanto detto il problema della vecchiaia sara risolto esaustivamente solo quan-
do si riuscira a «risolvere» il problema della morte.

Con l'avanzare dell’eta il declino ¢ inevitabile e inesorabile. Il declino ¢ la vita
che si intreccia con la morte a piccole dosi. Una delusione cocente, una perdita di
una persona cara, una malattia, le forze fisiche e mentali che si debilitano, sono
I'inizio dell’esperienza della morte, come le ragnatele di luglio sono gia il primo
segno dell’autunno. Nella societa contemporanea I'angoscia della morte e gli inter-
rogativi su questa sono aumentati notevolmente rispetto al passato per vari motivi,
come descrive Elias, ma tra i principali vi ¢ I'allungamento della vita media, la
possibilita di maggiori cure, il processo di individuazione.



Considerare la naturalita del decadimento fisico e della morte non significa, come
non ha in nessun epoca significato, valutarlo in modo positivo ma come facente
parte di una legge fondamentale, regolatrice dell’esistenza umana, e il cancellarlo
diventa una mistificazione e rende la vita inautentica; la decadenza fisica, e tutta la
fase terminale della vita, diventa priva di senso se non si collega alla morte. Nella
natura la vita ¢ la realta piu bella e la morte ¢ un artificio per avere nuova vita.
I’individuo ¢ il mortale la cui morte ¢ I'anello per una catena della vita, come
diceva Goethe.

3. La situazione attuale della nostra societa, caratterizzata sempre piu da incer-
tezza e complessita non aiuta a cogliere lo spaesamento, I'essere «senza dimora» che
¢ proprio dell’'uomo che «oggi c¢’¢ e domani non pitw. Si ha un affievolirsi da parte
dell'individuo delle possibilita di intravedere il proprio destino e quindi di poterlo
gestire, e di conseguenza crescono bisogni di rassicurazione e una ricerca di certezze
surtrettizie.

Un essere umano si difende anche nell’ignoranza che ha di se stesso. All'uomo,
in una societa dove tutto appare paradossalmente visibile, non rimane che rinchiu-
dersi nel proprio «guscion, nell’incertezza dell’esistenza reale dell’«altro» e perfino
della propria in termini di significati ultimi. J.Baudrillard estremizza questo atteg-
giamento affermando che il modo piu sottile per esorcizzare la morte, per interdir-
la, per farne il disvalore assoluto, per poter celebrare la vita come unico valore, ¢
quello di enfatizzare la liberazione sessuale, «parlare di morte fa ridere di un riso
forzato e osceno. Parlare di sesso non provoca pit nemmeno questa reazione: il
sesso ¢ legale, solo la morte ¢ pornograficax.

L’allungamento della vita, da un punto di vista quantitativo, ¢ in gran parte
contestuale a un restringimento delle prospettive, della speranza in un futuro mi-
gliore. ILa nostra cultura enfatizza la dimensione individuale, questo inevitabil-
mente si riflette in ogni aspetto e fase dell’esistenza, compresa 'immagine e I'espe-
rienza della morte. Al punto che si fa strada sempre piu la consapevolezza che
I'esperienza della morte non puo essere condivisa con nessuno. Con la morte spari-
sce il piccolo universo soggettivo con tutte le sue memorie, conoscenze, aspettative.

I processo di civilizzazione ¢ contestuale al processo di emarginazione della morte,
sia come evento che come pensiero, dalla vita sociale, si ha quella che Norbert Elias
chiama, nel saggio citato, La solitudine del morente. 1.emarginazione della morte ¢
interna al processo di emarginazione e di isolamento del «vecchio», immagine da
eliminare nell’immaginario collettivo e da esorcizzare come minaccia in quanto
sconvolge ogni tipo di ottimismo mondano.

Elias (p. cit., p. 49) afferma che solo fino a tre secoli fa il silenzio della morte era
sconosciuto e questa fase era intensamente presente nell’immaginario collettivo e
nell'iconografia e nelle sacre rappresentazioni e riporta per testimonarlo il fatto che
il poeta Marcel «potesse sperare di guadagnare i favori della donna amata ricordan-
dole che la sua verginita troppo a lungo serbata sarebbe stata goduta poi dai vermi»,



queste frasi certamente oggi poco romantiche ci mostrano «come sia avanzata nel
frattempo la soglia della ripugnanza per tali argomenti nel corso del processo di
civilizzazione, sviluppatosi in modo non pianificato. Li persino i poeti parlavano
liberamente dei vermi della tomba, qui, invece, gli stessi giardinieri cimiteriali evi-
tano I'accenno a qualsiasi cosa possa ricordare che le tombe hanno a che fare con la
morte».

I’armonia dell’invecchiare ¢ di «negare la vecchiaia», di ignorarla, come afferma
anche un grande vecchio come Musatti in V7vere la vecchiaia. 11 modello rassicu-
rante per la nostra societa non ¢ tanto il giovane quanto 'immagine di un vecchio
che nega la sua vecchiaia. Una ricercatrice attenta ai problemi anziani, la Cavallaro,
parla di «patto faustiano» tra anziani e societa: 'uno si impegna a disconoscere la
sua condizione, a vivere «attivamente» come se nulla tra poco dovesse succedere,
l'altra si impegna a non riconoscerlo per quello che ¢. La vecchiaia non ¢ tanto
emarginata, non esiste. Si parla di «anziani», terza, quarta eta ... ma si usa raramente
la parola vecchio. Ma cancellare I'idea della vecchiaia e della morte significa conse-
gnare angosciosamente impreparato 'uomo all’unico certo, ineludibile evento del-
la sua esistenza (cfr. R. Cavallaro, In pensione con il dottor Faust, Bonanno ed., Acireale
1990).

Una societa che non ha risolto il problema della morte, non ha risolto il proble-
ma della vecchiaia e quello della vita e quindi non ha risolto il problema dell’auten-
ticita dell’esistenza. La paura della morte ¢ in realta paura della vita. Ci sono «ma-
nuali» su tutto, ma non sull’«arte» del morire bene. Una educazione ed una preven-
zione dell'invecchiamento non pud non includere anche questo aspetto. Dal pro-
cesso di socializzazione non si puo escludere proprio 'unico vero, ineludibile even-
to della vita, senza accrescere surrettiziamente la depressione e I’angoscia.

E. Morin in L’homme ¢ la mort (Seuil, Paris 1970, trad. ital., Newton Compton,
Roma 1980) ci invita a «copernicanizzare la morte», cio¢ a dare una svolta radicale
al significato sia soggettivo che sociale. 1l significato della morte ¢ preceduto da una
adeguata forma di agire. I’azione precede sempre il significato, ¢ il vissuto che
fornisce un senso ad ogni evento che, a sua volta, ¢ comprensibile solo in un conte-
sto. Per cui anche una comprensione della morte va ricercata nel modo soggettivo
e colletivo di agire.

Una prima considerazione da fare ¢ che primario non ¢ tanto il rifiuto del mori-
re, quanto 'esperienza del morire, il rifiuto del dolore; si desidera morire all’im-
provviso, senza consapevolezza, senza vivere il processo verso la morte come inve-
ce ¢ invocato da una preghiera liturgica della chiesa cattolica, «ab improvvisa et
subitanea morte libera nos Domine», la preparazione dell’ incontro con Dio si
chiede di viverlo consapevolmente, nell’attesa di una vita che «non ¢ tolta» ma
«mutata». Anche il vecchio Faust muore in maniera invidiabile di una «buona mot-
te», improvvisamente e soprattutto senza soffrire.

Cio che incute terrore piu della morte ¢ il dolore, combinazione complessa di
sofferenza fisica e di angoscia psicologica, e lo sforzo per eliminare il dolore, o



quanto meno per una sua attenuazione, ¢ un segno primario di rispetto per I'uvomo,
in questo senso hanno grande importanza, anche per la qualita della vita, quella
parte della medicina che si occupa delle «cure palliative». Un bisogno ancora insod-
disfatto ¢ morire «con dignitan. Nel quadro dei diritti il rispetto della dignita ¢
primario. La dignita ¢ cio che da «senso» alla vita e da «senso» alla morte. Il dolore
va superato: anche gran paerte della teologia cattolica non lo considera strumento
di «redenzione», si puo accettare e sopportare ma non finalizzare.

Una ulteriore riflessione andrebbe riferita al dibattito e all’analisi, che da tempo
¢ in atto tra gli studiosi della questione anziana, relativamente alle teorie dell” «im-
pegnox e del «disimpegnoy, che non discuto in questa sede, ma che ambedue hanno
un loro fondamento teorico e verifiche empiriche.

Vorrei solo accennare, anche se personalmente propendo per la teoria dell’'impe-
gno, che la teoria del disimpegno fornisce spunti teorici stimolanti e degni di appro-
fondimento e di attenta considerazione. L’individuo «disimpegnato» dalla societa,
tende ad abbandonare, o almeno ad allentare i legami, i ruoli sociali, le relazioni, gli
«agganci» con la realta che lo circonda e, proprio in virtu di questa situazione, egli
puo dare a tutti serenamente il suo addio e serenamente prepararsi a morire.

Certo ¢ importante I'impegno per una integrazione dell’anziano nella societa,
per la sua affermazione come «risorsa», purche non funzionale e produttivistica, e
non come «peso» o «problema», ma senza mai perdere di vista la contingenza e la
provvisorieta di questa integrazione.

4. Elias, ne La solitudine del morente contrappone, in modo dimesso ma radicale,
la societa moderna a quella premoderna, con una scenario opposto a quello del
grande teorico della modernita, Max Weber, il quale ne I/ lavoro intellettnale come
professione parla della morte nei due modelli di societa richiamandosi all’esperienza
biblica di Abramo, il quale come ogni altro contadino dei suoi tempi, muore «vec-
chio e sazio della vita» perché si trovava nell’ambito di una relazione organica e
perche avverte il significato della vita che gli aveva portato tutto cio che poteva
offrirgli. Ma un uomo della civilta moderna, che partecipa alla crescita della societa
e della civilta con idee, conoscenza, problemi, puo diventare «stanco della vita» ma
non sazio, egli coglie solo qualcosa di transeunte e mai definitivo, per cui la morte
¢ un accadimento assurdo. «La morte ¢ figura dell’assurdo» (P. Cattorini, op. cit,
p-196), essa interrompe un processo di realizzazione, di costruzione di sé dell’uo-
mo, un interruzione dei suoi progetti, dei suoi desideri, delle sue relazioni.

L’individuo sazio della vita si accosta alla morte quasi con serenita, considerandola
appunto come il momento conclusivo della sua esistenza in cui tutto «& gia vistow,
tutto «¢ gia stato provatow, nella consapevolezza anche che tutto «non ¢ completato
e concluso» ma continua.

Per Elias «la morte non ha nulla di spaventoso, e questo ¢ vero soprattutto per chi
¢ in grado di riconoscere un senso alla propria esistenza e nulla ha maggior senso di
un opera incompiuta» (gp. ct., p. 14), anche se la continuita dell’opera sta in singo-



lare contrasto con la discontinuita della biografia.

Elias guarda la morte con un miscuglio equilibrato di coinvolgimento e distacco
che sono anche il titolo di un suo scritto del 1956. Egli riassume il tutto citando la
testimonianza di un vecchio saggio che dice «la morte non ¢ spaventosa. Si entra in
un sogno e il mondo scomparen, ¢ la coscienza del distacco e un messaggio di pace
per chi resta.

Elias condivide con Freud I'assunto fondamentale della necessita del controllo
delle pulsioni e degli istinti anche se non le risposte finali in quanto gli uomini da
tale controllo derivano dei gravi disagi tra i quali la paura della morte e la solitudine
del morente. La rimozione del morire come evento certo e intrinseco all’esperienza
umana ¢ analizzato fraquentemente negli studi sociologici soprattutto per il muta-
mento del significato individuale e collettivo della morte da fatto sociale comunita-
rio a oggetto di occultamento.

E la modernita con lenfasi individualistica che porta I'individuo ad una scelta
etica e comportamentale soggettiva in cui include anche il senso della morte e della
vita e che produce il fenomeno culturale dell’esperienza umana in solitudine. E il
concetto di Elias di homo clansus (N. Elias, La civilta delle buone maniere, 11 Mulino,
Bologna 1982, p. 55), processo che inizia «.. a partire dal Rinascimento nella rap-
presentazione del singolo z come un involucro chiuso, ossia del sé come separato
mediante un uomo invisibile da cio che avviene fuor», dove «l maggior dominio
degli impulsi affettivi rispetto agli affetti del pensiero e della riflessione ... si rappre-
senta come una gabbia effettivamente esistente, che chiude ed esclude dal mondo
fuori dell’individuo Dessere, I'Zo oppure anche la ragione e Vesistenzan.

L’autonomia dell’'uomo ¢ rappresentata come assenza di dipendenza materiale,
psicologica, etica. Si ha anche un senso di onnipotenza individualistica e la solitudi-
ne nella societa attuale puo diventare anche un solitudine narcisistica.

«Troppo spesso 'vomo contemporaneo — dice Elias (La solitudine del morente,
cit., p.53, 71, 80) — si considera isolato, del tutto indipendente da altri individui
altrettanto isolati; sembra allora che I'unica cosa sensata che possa fare un individuo
sia occuparsi dei propri interessi, anch’essi considerati a sé stanti. In queste condi-
zioni ognuno cerca di trovare un senso alla propria vita, un senso che abbia valore
solo per sé, indipendentemente dagli altri; non stupisce affatto che nella ricerca di
questa specie di senso lesistenza sembri assurda ...Vano risulta cercare un senso
nella vita di un individuo indipendentemente dal significato che tale vita ha per
altri uomini...Quando il morente sente che non riveste piu alcuna importanza per
le persone che lo circondano, allora ¢ realmente solow.

LLa morte in gran parte rispecchia I'immagine della vita. E la concezione della vita
che determina anche i concetti di vita e di morte, per cui la sequenza ¢ nascere-
vivere-morire. In una situazione che enfatizza la dimensione individuale
(dellzndividuazione, come la chiama Elias), al di l1a del valore della soggettivita che
¢ soprattutto capacita di relazione con l'altro, dove aumentano le situazioni di soli-
tudine e di anomia, anche la scelta del modo di morire ¢ in solitudine, non essere



visto dagli altri, soprattutto per paura di non essere rispettato. Nella societa dell’ef-
ficienza, I'lo non ¢ mai uscito da se stesso per incontrare I’Altro ed una esistenza
egemonizzata dall’efficienza e dal mito del successo e del profitto porta a morire
«stanchi» non «sazi». Il modo di morire dipende, per Elias, anche dalle possibilita
che un individuo ha avuto di porsi e raggiungere delle mete durante la sua vita. La
disperazione ¢ legata in primo luogo alla percezione dei fallimenti.

Cio che puo accomunare tutti gli uomini, al di la delle particolari credenze, non
¢ ormai la «sazieta» della continuita fra vita e morte come rappresentazione di un
atteggiamento consapevole e sereno di fronte ai processi naturali e incontrollabili.
Anche per Abramo, la serenita del distacco ¢ dovuta alla «promessa» dell’alleanza
con Dio e alla garanzia della sua «discendenzay.

In una societa, per citare Durkheim, a «solidarieta meccanica» questo rapporto di
continuita ¢ piu interiorizzabile rispetto ad una societa a «solidarieta organica» fon-
data sulla divisione funzionale del lavoro in cui la relazione con gli altri non ¢
scontata ma problematica e soggettiva.

5. Nelle societa passate, la morte, per tutti giovani e vecchi, era piu familiare,
anche se non piu pacifica. Pensiamo alle varie pestilenze, oltre alle guerre e, non
secondariamente, alla predicazione che fomentava la paura della morte che gia era
ovunque presente! Si hanno tematiche e rappresentazioni macabre.

L’unico conforto possibile era la presenza di altri uomini, e tutto dipendeva dal
loro atteggiamento verso il morente.

La situazione sociale di incertezza riduce la capacita di orientare I’ agire e il pen-
sare al futuro, e blocca anche la speranza che non ha una meta conclusiva e quindi
va oltre cio che possiamo realizzare noi, ma nello stesso tempo ¢ fondamentale per
I'uvomo la sensazione della sua non irrilevanza sociale, che il suo passaggio non ¢
inutile e lascia una traccia nella memoria delle generazioni future.

1l senso che attribuiamo al nostro agire risiede anche da cio che questo rappresen-
ta per gli altri, non solo per i vicini e i contemporanei ma anche per il ricordo che
questo lascera per le generazioni future, cosi come, in gran parte, la serenita ¢ legata
anche all’accettazione della vita che si ¢ vissuta.

La realta della morte va integrata alla nostra persona, fa parte della vita, ¢ un
passaggio obbligato e da rendere familiare, una esperienza non evitabile.

’uomo ¢ impreparato a percepire una «eta terminale», per cul soprattutto una
situazione in accellerata trasformazione puo scatenare I'angoscia della sua finitezza
incrinando drammaticamente la certezza che, secondo Freud, accompagnerebbe
ogni uomo, e cio¢ la credenza nella propria immortalita.

Superare I'angoscia della morte, come I'analoga e altrettanto angosciante e diffusa
solitudine involontaria, significa accettarla e imparare a convivere con questa. La
solitudine si puo superare assumendo la paura di vivere e, in certa misura, con
I'esperienza e I'angoscia del sapere di dover morire. La solitudine del morente ¢ la
variante estrema e necessaria della solitudine del vivente. E questo ¢ un processo



che il contesto sociale puo contribuire a razionalizzare, ma rimane sempre una
esperienza personale non condivisibile.

La morte, come la solitudine, non puo essere condivisa con nessuno. La solitudi-
ne del morente appartiene a lui come esperienza della quale nessuno puo privarlo,
ma esiste anche una solitudine a cui ¢ condannato a causa della paura che prende le
persone che dovrebbero accompagnarlo durante l'ultimo tratto di strada.

La paura della morte ¢ la paura della vita. I'«essere per la morte» di heideggeriana
memoria puo essere accolto nel significato che la morte possiede in riferimento al
compimento della vita. La morte ¢ il compimento della vita.

La perdita di identita del morente ¢ collegata con il concetto di solitudine nel
senso sociale di chiusura su se stessi, isolamento sociale, emarginazione. Dove la
prima ¢ relativa al sentimento di solitudine di «uomini il cui desiderio d’amore
rivolto all’altro ¢ stato ferito e distrutto sul nascere». La seconda solitudine piu
sociale si verifica quando «un uomo vive in un luogo o riveste una posizione che gli
impedisce di incontrare persone di cui sa di aver bisogno». La solitudine del moren-
te ¢ legata all’essere soli in mezo agli altri: «l concetto di solitudine si riferisce anche
ad una persona che vive in mezzo ad altra gente per la quale essa stessa non riveste
alcun significato, che ¢ totalmente indifferente alla sua esistenza e che ha spezzato
I'ultimo punto di contatto affettivo tra sé e questa creatura umana» (La solitudine
del morente, cit., p.80).

La solitudine ¢ ovviamente anche un diritto dell’'uomo di porsi di fronte a se
stesso e ricercare un senso di sé. Ma, per Elias, come si puo essere soli nel momento
supremo della vita, cio¢ nel momento di morire?

E solo socializzandola che scompare la paura dell’evento finale e si riscopre il
senso. «LL.a morte non cela alcun mistero, non apre alcuna porta - afferma Elias nella
sua concezione laica della vita (op.cit., p.82) — ¢ la fine di una creatura umana. Cio
che di essa sopravvive ¢ quanto essa ha dato agli altri uomini e cio sara conservato
nella loro memoria. L’etica dell’ homo clausus, dell’'nvomo che si sente solo, decadra
rapidamente se cesseremo di rimuovere la morte accettandola invece come parte
integrante della vita». Elias non evidenzia sufficientemente la rilevanza e la
gerachizzazione funzionale della societa moderna dove non tutte le morti sono
uguali come non sono uguali tutte le vite.

6. Si ¢ discusso, e realizzato, molto su come «umanizzare» la nascita, occorre fare
altrettanto per la morte in primo luogo non rimuovendo o oscurando l'atto del
morire, superando la «paura» anche con il parlarne.

LLa morte fa paura tanto che non pronunciamo neppure il nome, si usano eufemi-
smi, «se ne ¢ andato», «non ¢’¢ piu tra noi», «¢ passato a miglior vita» senza sapere
quale ... Soprattutto ai bambini si occulta 'avvenimento della morte: «il nonno non
c’¢ piuw, la «mamma ti guarda dal cielo», «il fratellino ¢ un angelo» ..., e cosi si
occulta 'immagine della finitezza dell’esistenza. Oppure quando se ne patla si usa
sempre la «terza» persona, come di un evento oggettivo e mai come di uno proprio.

10



Cio serve forse per esorcizzare la morte che finisce per essere intesa come qualcosa
di indeterminato, che senz’altro un giorno o laltro finisce per accadere, ma che
intanto non ¢ presente ¢ quindi non ci minaccia. Il «si muore» introduce la convin-
zione che la morte riguardi 'anonimo «si», Heidegger osserva che questo «si» ¢
nessuno «e cosi il morire viene il tal modo livellato a un evento che certamente
riguarda la realta umana, ma non appartiene a nessuno in proprion.

In questo quadro la «morte» perde di naturalita e quindi, in quanto tale, non ¢
pienamente e pianamente comunicabile senza le inibizioni o le bugie odierne.

Spesso il morente vive questo episodio cruciale della sua vicenda umana in un
clima di negazione di bugie.

Le fantasie, e le bugie piu diffuse, sono infatti quelle del rendere conto della nasci-
ta e della morte.

I cimiteri sono luoghi a cui ci si avvicina in silenzio e tremore, non si ride e si
parla sottovoce, quasi ad evitare di recare «disturbo» ma di fatto per tracciare una
distanza tra noi e i morti ed esorcizzare il pensiero che anche per noi ci sara la fine.
Nella morte altrui scorgiamo una avvisaglia della nostra.

7. La percezione della continuita del tempo introduce nel nostro immaginario un
nuovo «soggettor, non tanto I'individuo singolo quanto I'«umanita» di cui 'indivi-
duo ¢ parte.

Si patla, e in gran parte sta diventando «senso comune», di una concezione etica
della «responsabilita», che significa sia tispetto e nuovo rapporto uomo/natura sia
un temperamento degli egoismi, una nuova concezione della vita e dei limiti da
assegnare alle potenzialita scientifiche, ma soprattutto una responsabilita verso le
generazioni future. Ma questa responsabilita, per chi ancora non c’¢ e che nessuno
incontrera mai, che senso ha e perche assumerla se non sulla base di una concezione
solidaristica dei rapporti umani, di una idea di «umanita» e sopratutto di una con-
cezione e certezza della vita come «continuitay.

Il senso della «vita» ¢ in primo luogo nella «continuita» dell’'umanita, e nella
capacita quindi di collegare e integrare passato, presente e futuro. E’ la percezione
della continuita del tempo, «la freccia del tempo» di Monod e Prigogine, di cui
ognuno ¢ solo un segmento essenziale per la continuita ma limitato e superato dallo
scorrere del tempo.

La morte fa paura. Pochi raggiungono la saggezza di attenderla, per questo sorgo-
no miti di sopravvivenza.

La venerazione degli antenati in Giappone permette ai viventi di conservare un
senso della presenza degli scomparsi e di assicurare una «continuita» attraverso la
famiglia degli antenati.

I miti delle religioni orientali (buddisti e induisti) e il mito della reincarnazione
guadagnano terreno nell’immaginario della gente al posto di una immortalita
dell’«animan.

In una fase culturale di rivalutazione, e spesso di enfatizzazione, della corporeita

11



¢ importante sottolineare come la morte ¢ la fine di tutto 'uvomo. Anche nella
tradizione cattolica prevalente di S. Tommaso e S.Francesco, la sopravvivenza dopo
la morte non ¢ dell’anima ma di tutto I'lo, nonostante posizioni diverse nella storia
sia di tipo neoaristotelico, o di dualismo platonico e agostiniano. La morte ¢ un
evento che coinvolge I'essere umano nella sua totalita della condizione biologica, da
cul per il credente scaturisce la nuova e perfetta totalita dell’essere umano in Cristo.
Ma anche la credenza nel’'immortalita ¢ un modo dell’lo di mentire a se stesso. 1l
cristianesimo non ha mai propagato questo tipi di fede, al di la di forme di
predicazione «terroristica» di una immagine di un Dio solo come giudice. 11 dogma
non ¢ quello del'immortalita dell’anima ma, nel riconoscere la morte, la fede ¢
nella resurrezioni dei corpi il giorno del giudizio. L’intervallo di tempo tra la mor-
te e la resurrezione non ha risposte.

8. 1l progresso scientifico ha allontanato nel tempo, per una maggioranza della
popolazione, 'evento della morte, ma la morte dimostra inequivocabilmente che
I'estensione del controllo dell’'uomo sulla natura, in primo luogo la propria, ¢ limi-
tato.

Il problema fondamentale di una «cultura della vita» ¢ accettarne 1 limiti, e non
cadere in deliri di onnipotenza. L’onnipotenza dell'uomo sta nel poter togliere la
vita ad un altro uomo, ma ¢ un uomo solo quando si rendera conto del suo limite e
cio¢ che non potra mai restituirgliela.

C’¢ un bell’apologo del Talmud. Un giorno fu chiesto ad un famoso talmudista
perche «gli ebrei tengono sempre la testa coperta». Si dice che il saggio ebreo rispon-
desse con un altra domanda «e tu mi sai dire perché quando accarezzo il gatto alza
la codar», allo stupito e interdetto interlocutore, egli rispose «l gatto alza la coda
per far capire a chi lo accarezza che li, con la fine della coda, anche il gatto finisce»,
e continuo «siccome si sa che gli esseri umani non sono modesti come 1 gatti, I’ebreo
deve tenere la testa coperta per ricordare a se stesso, ¢ non dimenticarlo mai, che
dove pone il suo cappello, la anche lui finisce».

Puo essere una parabola inventata ma adatta a far capire che la vita ha un limite,
e la morte, per quanto sconcertante, non ¢ un fatto estraneo alla vita.

I’'uomo nasce e muore con un «grido» perche, dice una tradizione popolare, si
rende conto di stare oltrepassando i confini che separano condizioni diverse del-
I'esistenza tutte egualmente inspiegabili.

Si nasce con 1 pugni chiusi, si muore con le mani aperte, la tradizione ebraica lo
spiega dicendo «questo mondo in cui sto entrando ¢ tutto miol», «al mondo non
ho preso nientel»

Tra i pugni chiusi e la mano aperta I'ebreo sta con il cappello in testa.

9. La morte nella nostra societa viene esorcizzata anche riducendola a «spettaco-
lo». La sensibilita verso la morte diminuisce in guerra e nella spettacolarizzazione,

12



ma questo non accresce la consapevolezza soggettiva.

Si vede morire, soprattutto nei mass media, ma la morte ¢ sempre di «altri», non
ci coinvolge per 'assuefazione ormai neppure a livello emotivo: ¢ uno spot non una
tragedia. La morte si mette in mostra in mille modi e da ogni parte, ma gli uomini
si preoccupano di seppellire il pensiero della morte con la stessa cura con cui seppel-
liscono i mortti.

Certo non si affolla piu il circo come gli antichi romani per goderci lo spettacolo
dell’uccisione e della morte, ma questa ¢, nell’'universo simbolico della maggioran-
za delle persone, presente nel godere e nell’eccitarsi della violenza, anche in espres-
sioni ricreative come dovrebbero essere quelle sportive, o nella indifferenza della
proposizione della morte «spettacolarizzata» e diluita in immagini contrastanti, nei
mass media, che induce da una parte assuefazione allo spettacolo e dall’altra separa-
zione dall’evento stesso. Si guardano 1 morti alla televisione, magari si chiede la
morte del «nemico», ma tutto questo ¢ «altro» da me. La spettacolarizzazione della
morte continua a riferirsi all’attitudine arcaica a considerare indifferente la morte
dello sconosciuto o addirittura a compiacersene come il venir meno di un potenzia-
le nemico.

I bambini crescono spesso senza aver visto un morto, ma avendo visto innumere-
voli rappresentazioni, immagini, spettacoli pieni di morti ¢ forme diverse di dare e
ricevere morte.

Il problema non ¢ tanto una indefinita «cultura di morte», come da tante parti si
denuncia, a caratterizzare la nostra civilta, anche se puo trovare riscontri oggettivi
in tante manifestazioni di «gioco della vita» in ogni generazione, anche giovanile,
quanto quella che preoccupa ¢ una diffusa «paura di vivere».

La cultura della morte ¢ la paura di vivere, propria dell’'uomo tra tutti gli esseri
viventi, ¢ mancanza di speranza e di futuro, schiacciati dalla quotidianita, in situa-
zioni anomiche da cui emerge il senso di morte.

La paura di vivere si puo superare solo facendo leva sul desiderio di au-
torealizzazione, di liberta, di progettualita.

L’iperattivismo e la depressione presenti in persone di ogni eta, ma specificamente
in persone anziane, spesso considerate come inspiegabili, sono riferibili da una par-
te alla paura di vivere e insieme alla rimozione della morte.

Il riconoscere 1 nostri limiti e I'altro da me, come afferma Levinas, ¢ linfinito,
colui che non puo mai essere dato per scontato o ricondotto a modelli predeterminati.
Ma ¢ anche, per Levinas, colui che costantemente ci interpella, colui di fronte al
quale siamo responsabili fin dall’inizio.

Assumere I'angoscia di fronte al rischio della vita, andare verso I'altro e la paura
di vivere sono intimamente connessi.

Ma la paura di vivere non ¢ evitabile; evitarla ¢ come evitare la vita stessa. I.’ango-
scia ¢ ineliminabile dall’esistenza. L’incontro con I’altro, il rapporto di solidarieta ¢
nella comune paura di vivere e nella certezza del morire. I’apertura al rischio,
allimprevisto, alla morte ¢ apertura all’altro, che ¢ in noi e fuori di noi. Non ¢ la

13



frenesia, il rumore, liperattivismo che ci puo difendere dall’angoscia, dal pensare,
dal riflettere.

L’incertezza, le domande angosciose, anche su «chi siamoy, l'identita, il mettersi
continuamente in discussione, il ridere di se stesso ¢ un segno di vita e non mancan-
za di «maturitay.

La vita non ¢ «vivere nei propri pensieri», come dice Kierkegaard in Timore e
tremore, non aver senso critico, ma la percezione del limite di ogni forma di sapere
e di ogni rappresentazione della verita.

Per evitare la paura di vivere e la morte noi cerchiamo di evitare la vita stessa, di
ridurre la complessita e la contraddittorieta dell’esistenza a un unica dimensione.
La «paura della vita» ricerca surrogati in forme di evasione, siano esse le droghe o
un uso del tempo di puro obnubilamento coscienziale.

La vita ¢ mobilita e ambivalenza, ¢ sempre in chiaro scuro, tra lo «splendore della
verita» e «angoscia del dubbio», c’¢ tutta una zona grigia che ¢ il colore della vita.

L’aspetto tragico della vita e 'elemento di inconciliabilita che ¢ insito nell’esi-
stenza ¢ la contraddizione tra essere e non essere che la caratterizza.

I’'uomo si trova di fronte a una dimensione di ignoto che crea angoscia. Egli si
sporge come su un abisso immerso nel buio e se non trova una luce che rischiari un
po’ le tenebre ¢ preso dalle vertigini e vi precipita.

L’uomo cerca da sempre una risposta al «dove vado», «da dove vengow, e la ricer-
ca non ha mai fine. La verita e lautenticita ¢ nella ricerca non nel possesso di sicu-
rezze.

Il dogmatismo puo vincere ogni paura, eliminare I’angoscia del dubbio e del-
I'ignoto, ma sono tutte forme di non-vita.

La riscoperta della dimensione della temporalita, del valore dell’'umanita, della
continuita e della memoria storica non ¢ tanto una spiegazione del «senso» della
morte ma un suo inquadramento come «evento» della vita che, certo, non rassicura,
ma il significato della vita contiene sempre il «rischio» che gli fornisce un significa-
to, una presa di coscienza del «senso» del limite dell’esistenza a livello di coscienza
individuale e collettiva. La coscienza comporta sempre la dimensione temporale, la
capacita di collegare il presente con il passato e con I'immaginare il futuro. In que-
sto contesto la coscienza di esserci diventa consapevolezza della possibilita di non
esserci, della morte.

La morte costituisce, quindi, per noi sempre uno scandalo proprio perche sanci-
sce il fallimento della nostra speranza di trovare una soluzione soddisfacente alla
nostra vita: la morte sottolinea infatti il carattere incompiuto che ha sempre una
esistenza. Per questa ragione in tutte le culture, tranne forse nella nostra attuale che,
come si ¢ gia detto, tende semplicemente a rimuovere 'esperienza della morte, vi
sono sempre state delle interpretazioni consolatorie della morte: accanto alle gran-
di rappresentazioni religiose del destino umano che in Oriente come in Occidente,
anche se in forme diverse, hanno sempre fornito spiegazioni volte a sdrammatizzare
la morte, indicandola come un passaggio a un’altra forma di esistenza, anche nume-

14



rose filosofie laiche hanno cercato di fare della morte un evento sereno e plausibile.

Ma la morte rimane un enigzza e non si puo eliminare il fatto che noi non ci
apparteniamo, che non abbiamo il controllo della situazione in cui siamo gettati.

La difficolta ¢ quella di un rapporto con il mistero e con linfinito. Anche se non
accettiamo forme consolatorie offerte dalla religione istituzionalizzata, la religiosita,
come apertura all’zufitamente altro, che ¢ il concetto mistico di Dio, non consente
di nascondere le contraddizioni del rapporto tra finito e infinito ma non per questo
sfocia in una concezione disperata dell’esistenza. Ma ¢ proprio il rifiuto di rimuove-
re il rischio esistenziale che apre alla speranza di vivere fino in fondo la verita della
nostra esistenza, nel tempo e oltre il tempo. E in questa ricerca inesauribile della
verita vissuta che si rivela, anche se in modo sfuggente alla nostra razionalita limita-
ta, il fatto che siamo all’interno di un senso che ci trascende.

15



