INCERTEZZA, PLURALISMO, DEMOCRAZIA

Roberto De 1Vita

1.11 senso dell'incertezza
2. Pluralismo e relativismo
3. Pluralismo e democrazia

4. Democrazia e diversita

—_ =
~N O O A~ —~

Bibliografia

1.1l senso dell’incertezza

La realta attuale viene descritta, non solo nelle analisi sociologiche, ma
anche in quelle economiche, politologiche, e nelle varie scienze fisiche e na-
turali, come caratterizzata da una strutturale incertezza. In modo sommario
i riferimenti a sostegno di questa rappresentazione sono riferibili alla cre-
scente complessita e frammentarieta della realta sociale, alla crescente egemo-
nia della tecnica nella vita umana e sociale, alla pluralita delle presenze.

11 significato sociale di complessita a cui si fa riferimento in queste note ¢
all’aumento delle contingenze e pertanto alla riduzione dello spazio dei com-
portamenti e delle aspettative che sono regolate dalla necessita ¢ dalla con-
suctudine, all’aumento delle opportunita di scegliere secondo il principio
dell’indeterminazione, individuato nelle scienze fisiche da Goedel e da
Heisemberg, cioe della non certezza dei fondamenti ultimi del sapere. Den-
tro ogni sapere scientifico, anche il piu oggettivo, influisce 'osservazione
dell’osservatore e le sue scelte determinano la natura dell’informazione, e
pertanto anche le teorie fisiche non descrivono il mondo “come ¢” ma sol-
tanto quello che possiamo percepire per cui il compito della scienza, per gli
antirealisti, non ¢ scoprire la realta ma costruire modelli della realta che va-
dano daccordo con losservazione (cfr.B. Van Fraasen, 1985).

La realta pertanto manca di sintesi unificanti e convergenti, la scienza non
dispone piu le sue teorie in successioni ordinate, ma piuttosto con punti di
vista non sempre convergenti; tramonta I'utopia dell’inizio del secolo di Henri
Poincaré di una “sintesi imponente” tra le scienze, alla “sintesi” si ¢ sostituita
la “complessita”. 1l secolo si chiude nella incertezza, nella complesssita non
sovraordinata da valori guida permanenti ma subordinata alla sola regola
dell’adattamento sistemico riuscito ad imporsi come risposta alle continue,
improbabili sfide dell’ambiente.

Complessita ¢ anche disponibilita nella vita sociale, culturale, etica, politi-



ca, di molte piu equivalenze funzionali, molti piu strumenti di intervento e
proposte rispetto alle sfide di un ambiente, sia fisico che umano, sempre piu
complesso e attivo e con una crescita di autonomie anche al proprio interno,
eterogeneamente reattivo nei confronti dei sistemi; per questo sia il sistema
sociale che il sistema del sapere non possono mantenere una struttura deci-
sionale piramidale, gerarchica, secondo processi comunicativi tra centro e
periferia. I sottosistemi sono relativamente autonomi e la circolarita delle
comunicazioni ¢ sempre in tempo reale senza rigidita programmatorie a tem-
pi medi e lunghi. I vari sistemi autoreferenziali sono sensibilissimi a quello
che accade nell’ambiente ma per difendersi da esso. La flessibilita ¢ solo al
loro interno, si strutturano in forme chiuse. All'interno si sviluppano ten-
denze a imporre profili di “personalita autoritaria”.

La caduta della struttura gerarchica comporta una caduta, nel campo del
pensiero riflesso, del pensiero metafisico a beneficio di prassi astrattive sem-
pre piu egemonizzate dalla scienza e dalla tecnica. La tecnica ¢ il motore dello
sviluppo sociale e umano. Essa non ¢ strumento per soddisfare bisogni ma
per crearne di nuovi, per inventare desideri, senza una meta che non sia il
puro e semplice potenziamento tecnico senza scopo e senza perché. Il tempo
della tecnica non ha come prospettiva la realizzazione di un “senso” perche
ci6 che persegue non sono fini da raggiungere ma semplici risultati ottenuti
e impiegabili in vista di ulteriori risultati.

Anche 1 rischi crescenti del degrado ambientale, della riduzione dell’'uvomo
a ingranaggio dell’apparato tecnico, del potenziamento della distruttivita in
ordine alla natura e alla comunita pur stimolando nuove consapevolezze e
nuovi momenti di opposizione, non arrestano lo sviluppo a-finalistico della
tecnica in cui sono ancora riposte le speranze della nostra sicurezza piu che il
terrore di una possibile estinzione della vita sulla terra o un risorgimento
umano nel mondo della macchina. Questo comporta una caduta dell’ottimi-
smo scientifico come progresso infinito dell’'uomo, ed emergono le difficolta
di percepire il futuro, la paura per il destino del’'uomo e dell’'umanita.

La morale stessa, che un tempo aveva la natura come referente, ora deve
fare i conti con le possibilita della tecnica che i principali ispiratori della
morale e dei principi etici non avevano previsto. Non ¢ piu possibile fare
riferimento ad una antropologia naturale o essenzialista, o ad una definizio-
ne dell’“essere sé stessi”; il presupposto etico ¢ che l'esistenza ¢ fine a se
stessa, non puo essere subordinata a nessuna altra finalita che non sia il pro-
posito di vivere fino in fondo il proprio “esserci”’. Cio minaccia di risolvere i
problemi etici e morali in una sorta di retorica del’impotenza dove si chiede,
o si implora, “chi puo” (la tecnica) di non fare cio che puo. I confini stessi



dell’esistenza umana, la nascita e la morte, gia non appartengono piu all’or-
dine della natura, né tanto meno all’ordine etico: non piu all’essere (la natu-
ra), o al dover essere (etica) perche un poter essere (la tecnica) ha scompagi-
nato i quadri di riferimento.

La scienza e la tecnica, che accorciano lo spazio e velocizzano il tempo, che
allieviano il dolote e allungano la vita, che mobilitano su scala totale le risor-
se del pianeta, forniscono una guida all’agire assai piu potente di qualsiasi
morale. Ci impongono obbligazioni che vincolano e regolamentano la no-
stra quotidianita piu di tutte le morali scritte nella storia dell’umanita e ren-
dono cosi, in prospettiva, sempre piu marginale fino al limite del superfluo
ogni altro imperativo.

Il progresso tecnico sottrae, in gran parte, all’agire del singolo e della
colletivita anche il fatto della responsabilita, in quanto si puo parlare di re-
sponsabilita solo in presenza di una consapevolezza delle proprie azioni e
delle loro conseguenze. Il sapere individuale e colletivo ¢ inadeguato all’ordi-
ne di grandezza della competenza tecnica, che conferisce potere al nostro
agire, e quindi difficilmente una morale dellintenzione e della responsabilita
possono essere non solo efficaci ma assumere un qualche significato nell’am-
bito del fare tecnico.

E profondamente inquietante il fatto che la ricerca e la possibilita di
esplicitare dei valori appare sempre piu come qualcosa di “penultimo” ri-
spetto alla realta ultima della tecnoscienza; la conseguenza, gia da molti
ipotizzata ed anche teorizzata, ¢ che nella complessita moderna, dopo il di-
sincanto che ci ha privato di bussole, strumenti e orientamenti sicuri, si puo
solo “navigare a vista” in una situazione incerta e precaria non superabile,
dove la legittimita, anche sul piano etico, puo essere risolta solo come con-
venzione.

La politica e I’economia, che si fondavano rispettivamente sul concetto di
democrazia e su quello di mercato, vedono questi due moduli, a cui un tem-
po era affidato il compito di regolate la convivenza tra gli uomini e lo scam-
bio delle merci, divorati dalla retorica della persuasione che, nel segno della
videocrazia, produce consenso e regola produzione e consumo delle merci.
Non piu tanto democrazia e mercato come espressione della politica e del-
I’economia, ma videocrazia come creazione della politica e dell’economia.
Lo stesso tema dei rapporti tra etica ed economia che in questi anni ha acqui-
sito un’ampia e rapida popolarita, rischia di assecondare una impostazione
errata del dibattito avvalorando I’economicismo e il moralismo come punti
di vista legittimi quando invece il conflitto non ¢ tra “etica ed altro” ma tra
“valori etici diversi” (cfr. Magatti, 1993).



2. Pluralismo e relativismo

Il processo di complessita ¢ accelerato, sia sul piano quantitativo dei
sottosistemi che qualitativo delle relazioni e interdipendenze, dal fenomeno
nuovo per Poccidente del pluralismo culturale e del dilatarsi della dimensio-
ne multiculturale. La storia, che ¢ sempre piu solo storia occidentale si sente
minacciata da altre “storie” vissute ai margini dei suoi confini, ma ora cre-
sciute e divenute pressanti con il loro carico di senso e di uomini che agli
occhi della storia occidentale appaiono per molti versi incomprensibili e
minacciose. Sono storie che combattono guerre di razza e di religione contro
una storia occidentale che nei loro confronti combatte guerre economico-
finanziarie, commerciali ¢ ambientali. E nessuno dei fronti ¢ omogeneo e ad
armi pari.

Il pluralismo culturale e di conseguenza il dilatarsi della dimensione
multiculturale della societa occidentale pone problemi di non facile soluzio-
ne per un obiettivo di compresenza non conflittuale e non gerarchizzata di
culture, tradizioni, costumi, religioni diverse in una realta europea, e in par-
ticolare italiana, che non ¢ mai stata, né ha avuto le condizioni per proporsi
di essere, un melting pot ma ¢ fatta di identita locali tradizionalmente e gelo-
samente conservate e non di fusioni. Tale compresenza su un territorio co-
mune e la richiesta di riconoscimento costituisce una delle sfide maggiori
alla tradizione teorica, istituzionale e politica occidentale (cfr. Taylor, 1993;
Crespi e Segatori, a cura di, 1995).

La lontananza culturale non si associa piu con la lontananza spaziale e
lincontro/scontro, inclusione/esclusione, nella cui dialettica si gioca oggi
il vero conflitto sociale ed anche elementi nuovi delle forme democratiche, si
disputa all’interno delle singole societa compresa quella del nostro paese.

Tale realta richiede sia una nuova riflessione etica ed epistemologica sia la
riformulazione di tematiche tradizionali quali quelle del multiculturalismo,
della tolleranza e del rispetto dell’altro, dell’identita, della differenza, dell’al-
ternativa tra universalismo e relativismo culturale.

Da una parte si richiede, per una convivenza ordinata e pacifica, un
universalismo che non sia egemonico, dall’altra il rispetto delle diversita che
ripropone, sulla critica dell’illuminismo universalista, un relativismo cultu-
rale e razziale della incommensurabilita tra cultura e forme di vita, dove le
culture tendono a diventare sempre piu autoreferenziali.

11 pluralismo ¢ una dimensione di esteriorizzazioni ma ¢ anche di
interiorizzazioni che implica la dimensione soggettiva, di un soggetto che
viene a trovarsi a far parte di contesti diversi, che possono essere sinergici o



conflittuali, ma in ogni caso in assenza di un centro di ricomposizione dei
vari frammenti del mosaico delle esperienze, delle appartenenze e delle op-
portunita, in una realta che sollecita a vivere tutte le esperienze possibili e a
poter disporre di un ampio ventaglio di situazioni differenziate in cui muo-
versi; egli vive sempre piu fluttuando alla ricerca di soluzioni che non saran-
no mai definitive e che egli, soggettivamente, seleziona tra quelle possibili.

La nostra societa conosce, a differenza della prima societa industriale, una
maggiore omogeneita di condizioni di vita ma anche una piu grande diversi-
ta di valori, di culture, di pratiche, di linguaggi, per cui nella vita quotidiana
“Pindividuo si trova...continuamente di fronte 'esigenza di scegliere tra identita
diverse e non ¢ da meravigliarsi se alla fine egli tenda ad aderire a quelle forme
di identificazione che sono direttamente collegate alle sue radici originarie,
accentuando cosi le forme di particolarismo” (Crespi, 1990, p.196).

Berger (1994, p.181) afferma che “il pluralismo indebolisce tutte le certez-
ze” e induce processi di pluralismo sociale, etico, e di relativismo. Gia
Luckmann nel 1969 (Luckmann, 1969) aveva rilevato come lo stesso concet-
to e dimensione del sacro offra una pluralita tale di risposte che non consente
piu una religione istituzionale oggettiva, “universale”, ma solo scelte fragili e
private di significati “ultimi”, da cui sorge anche un pessimismo relativamen-
te alla possibilita di costruire una societa ancorata a valori “collettivamente
condivisi e cogenti”.

Se si accetta Paffermazione di Morin (Morin 1988) che “il futuro si chiama
incertezza” si puo ipotizzare anche la crescita, sociale e soggettiva, dell’esi-
genza di ricercare, di rivolgersi a messaggi di “sicurezza” e di “certezza” e
quindi si ripropone, in un nuovo contesto, la tematica permanente dei “valo-
1i”, della “verita” non solo sul piano filosofico ma anche sociologico ed etico
orientativo dell’agire sociale.

Una situazione di incertezza verso il futuro porta a ricercare sicurezza
dal’immanenza alla trascendenza, dal relativo all’assoluto. Dopo la glorifica-
al di 1a del bene e del male” e di tanto nichilismo
pratico, non si pud contare piu su un “imperativo categorico” quasi “innato”

<«

zione nietzschiana di

in tutti gli uomini e quindi si ricorre a messaggi rassicuranti dall’esterno e a
cercare dei fondamenti all’agire che specificamente la religione puo fornire in
modo “forte”, ponendo cosi dei limiti anche al processo di crescita indefinita
della secolarizzazione.

L’aggrapparsi ad una fede, a dei valori, a delle regole non fa navigare in un
mare non piu in tempesta, ma puo infondere la forza di affrontare i flutti
anche su una debole imbarcazione e sperare di raggiungere la riva senza nau-
fragare. Bobbio (Bobbio,1993) per rappresentare la precarieta della condizio-



ne presente usa 'immagine inquietante del naufrago su una zattera in balia
delle onde “nell’assoluta imprevedebilita del dove andare ed esposto al ri-
schio radicale dell’ignoto”.

La difesa dell’ortodossia, fino al limite del fondamentalismo, favorisce una
forte identificazione e un senso di appartenenza tra soggetto e sistema con
forme di agire funzionali al sistema, una forte identita di gruppo e una
contrapposizione con coloro che sono fuori dal sistema di appartenenza; ¢
un processo che potremmo dire di autopoiesi. Si pud affermare, sia pure in
modo sommario, che tendenze verso I'universalismo e la globalizzzione e
processi di tipo particolaristico sono fenomeni contestuali nella ricerca di
identita e per superare il senso di indeterminatezza indotto dal pluralismo.
Nella realta attuale, probabilmente, si ha una fase dove ¢ massima la tensione
tra universalismo e particolarismo. Le relazioni, anche a livello internaziona-
le, oscillano continuamente fra la storia di Hobbes e quella evocata da Kant.

Nell’epoca del disincanto e del policentrismo, il politeismo dei valori ri-
schia di rendere insignificante ognuno di essi e produce un effetto apparente-
mente contraddittorio: la coscienza cerca un fondamento per le proprie scel-
te morali proprio nell’epoca della dissoluzione dei fondamenti. Ma in realta
il paradosso ¢ solo apparente: il riferimento consapevole a valori ultimi, as-
sunti come tali, lungi dall’essere assimilabile al tradizionale ricorso rassicu-
rante ad una etica di tipo eteronomo, si presenta come frutto del processo di
razionalizzazione dell’etica che conduce al costituirsi di una personalita au-
tonoma, ossia capace di conferire un significato al proprio agire improntando
la sua complessiva condotta di vita alla coerenza ed alla costanza con cui
certi valori ultimi sono assunti e perseguiti, con una costruzione non solo di
un etica ma anche di una “verita” soggettiva che puo portare sia ad un
dispiegamento del pluralismo sia ad un relativismo estremo.

Nella situazione attuale il concetto di pluralismo ¢ riferibile non solo alla
consapevolezza dei confini che distinguono affermazioni significanti di una
cultura da quelle di culture diverse ma, in quanto fenomeno moderno, il
modo migliore di intenderlo ¢ come riconoscimento della relativita di ogni
esperienza, di ogni identita, di ogni pretesa “veritativa”, come un modo di
vedere il significato alla luce della differenza.

In una cultura premoderna la differenza era considerata come stranezza o
falsita: una mentalita moderna ¢ disponibile ad accettare la storicita delle
identita in un contesto pluralistico, cioé una identita intesa come altra faccia
della differenza.

Il pluralismo si realizza nella misura in cui si relativizzano i significati e i
codici simbolici richiesti per il rispetto della dignita della persona umana e



nella misura in cui si percepisce la contraddittorieta della realta sociale. 1l
rispetto ¢ verso la persona e verso I'idea della tolleranza.
Cosi come riferimenti “certi” non significano riferimenti

<

‘assoluti”, allo

>
stesso modo relativizzazione non significa relativismo, e tanto meno
relativismo estremo che ¢ il massimo di intolleranza nella misura in cui so-
stiene la priorita del cognitivo come principio. Tutto puo essere relativo fuor-
ché la relativita cosi come tutto puo essere contrattabile fuorché I'universale
dominio del contratto.

Il concetto di rispetto ¢ una prima base universalista e nasce e si concretizza
nel confronto e nel dialogo sulla base di un riconoscimento di uguaglianza e
di differenza. Crespi afferma che ¢ “da un universale rispetto della indicibilita
della differenza e, dall’altro, dal riconoscimento del comune essere insieme in
una situazione esistenziale di cui non conosciamo tutti gli elementi” (Crespi
1990, p.203) che si trova la via per superare un relativismo estremo e il
nichilismo cioe, in altri termini, dallo sforzo cosciente e progressivo di co-
struzione di relazioni democratiche e da una ricerca paziente di frammenti
da portare al mosaico sempre incompiuto della “verita”.

R.Panikkar, profondo studioso del dialogo interreligioso afferma che “pen-
sare che un popolo, una cultura, una religione abbia diritto - o il dovere - di
dominare su tutto il resto del mondo resta il segno di una epoca ormai tra-
scorsa della storia....Il1 punto di incontro non puo essere né la mia casa, né
quella del mio vicino; esso si trova all'incrocio delle strade, fuori delle mura,
laddove potremmo eventualmente decidere di piantare una tenda per il no-
stro presente” (Panikkar, 1988, p.140).

Il problema che si pone di fronte alla necessita di realizzare una convivenza
pacifica nel pluralismo e nella situazione di incertezza ¢ se sia possibile una
forma di razionalita capace di argomentare, di fornire motivazioni, ragioni
accettabili da tutti riguardanti I'agire individuale e sociale, cio¢ su questioni
di “senso” e non di “fatto”, di “valore” e non di “strategia”.

Si tratta cioe di superare una razionalita scientifica capace di trovare i mez-
zi piu efficaci per la realizzazione di fini gia dati, per una razionalita che sia
in grado di giustificare gli stessi fini dell’agire umano, preservandoli da un
decisionismo di tipo irrazionalistico.

La fine delle ideologie totalizzanti, delle certezze assolute, evidenzia il crol-
lo dei due capisaldi della modernita e la loro problematizzazione, Iidea di
progresso e la fiducia nella razionalita scientifica. Su questa fine, che apre la
“postmodernita” si apre il disincanto nei confronti di precedenti
weltanschaungen assolute, il tempo della liberazione delle differenze e di un
indefinito pluralismo dopo il predominio di forti identita culturali, il tempo



in cui la ragione non ¢ piu capace di cogliere il fondamento ultimo della
realta di cui si mette in discussione, sul piano scientifico e filosofico, la sua
esistenza oggettiva.

Gia autori come Horkheimer e Adorno avevano criticato la sociologia
“scientifica” di Max Weber per la sua “avalutativita” proponendo una
sociologia “filosofica” capace di criticare la societa esistente da un punto di
vista razionale, superando la stessa legge di Hume dell'impossibilita logica di
dedurre prescrizioni da descrizioni, o ai giorni nostri autori come Apel, con
la “pragmatica trascendentale”, e Habermas, con I"etica discorsiva”, hanno,
il primo, individuato nella comunicazione razionale, e cio¢ nell’argomenta-
zione, la condizione trascendentale di ogni conoscenza e di ogni azione,
mostrandone le implicazioni di carattere chiaramente etico e, il secondo,
sviluppando un’etica di tipo argomentativo indicando nel dialogo, cioe nel-
I’agire comunicativo, la sola attivita capace di favorire ’emancipazione del-
I'individuo da ogni forma di dominio.

Il pluralismo porta alla consapevolezza che la diversita non puo offrire il
conseguimento di un punto di vista universale da cui valutare le esperienze e
la varie appartenenze.

Questo puo consolidare I'esperienza del pluralismo oppure accentuare pro-
cessi di relativismo estremo o di assolutismo.

Accettare il pluralismo non significa in alcun modo accettare necessaria-
mente il relativismo, come afferma Isaiah Berlin che citando Schumpeter
afferma “rendersi conto della validita relativa delle proprie convinzioni ep-
pure difenderle senza indietreggiare ¢ cio che distingue un uomo civile da un
barbaro” (Berlin, 1990, p.6). Egli contrappone alle prospettive etiche moniste,
di riferimento platonico che si fondano su una e una sola risposta “vera”,
I'idea centrale del pluralismo in cui la ricerca si esercita sulla varieta di con-
vinzioni su come una vita deve essere vissuta e organizzata e in cui i valori
non sono riconducibili ad una unica sintesi finale. In Berlin emerge la propo-
sta del pluralismo come unica soluzione plausibile agli opposti ma simmetti-
ci inconvenienti dell’'universalismo e del relativismo.

Il passaggio fondamentale dell’argomentazione di Berlin consiste nell’op-
porte al modello universalistico I’altra faccia della filosofia illuministica del-
la storia, cioe¢ Iidea dell’autonomia irriducibile delle culture prospettata da
Herder, e prima di lui da Vico. All’'utopia di una storia intesa come transito
progressivo, lineare o dialettico, alla trasparenza della ragione farebbe riscon-
tro la salutare opacita delle differenze culturali, comprese nella loro
incommensurabile individualita. Per Berlin nessuna etica, nessuna razionali-
ta dell’agire si forma da sola, ma in un alveo di tradizione e di linguaggio e



quindi in un simbolismo specifico. Ogni cultura, quindi, dispone di parame-
tri propri e di una propria gerarchia di valori diversa dalle altre. Per il com-
portamento razionale non ¢ possibile postulare un unico metro di misura
perche si intaccherebbe ci6 che primariamente rende umani gli esseri umani
e cioe la capacita di differenziarsi culturalmente. Su questa base egli prospetta
anche un modello di convivenza, oltre che di etica, fondato sulla democrazia
pluralista o delle differenze, dove il conflitto viene visto come momento “for-

’

te” costituitvo del processo democratico, la ricerca del bene comune come
equilibrio instabile tra le aspirazioni dei vari gruppi. L’importanza di Berlin,
che integra 'orizzonte relativistico di Kelsen con il concetto di pluralismo
culturale, lascia pero irrisolta una delle questioni fondamentali della convi-
venza democratica e della fondazione etica come il valore dei diritti umani

individuali, inalienabili del soggetto umano.

3. Pluralismo e democrazia

La democrazia non ¢ I'equivalente di verita, di giustizia, di moralita. Essa ¢
un “ordinamento” e come tale uno strumento e non un fine. Non & affatto
certo che democratico sia sempre uguale a giusto. Le leggi democratiche sono
legittime non perche siano giuste ma perché esse sono promulgate legittima-
mente, secondo una procedura democratica legittima accettata (cfr. Rawls
1994, p.100). La legittimita ¢ un’idea piu debole della giustizia e impone
limiti meno severi a cio che puo essere fatto. La legittimita pud rendere pos-
sibile una vasta gamma di ingiustizie che la giustizia non consente.

La democrazia consiste prima di tutto nella possibilita per il popolo di
designare in tal modo coloro che andranno a legiferare e a governare ¢ di
sanzionarli alle elezioni seguenti. Senza ’alternanza la democrazia ¢ una illu-
sione.

Il modo di procedere della democrazia, fondato sulla partecipazione e il
controllo del potere da parte dei cittadini ¢ il meccanismo piu conforme alla
dignita della persona umana. Ma non tutto cio che si decide attraverso que-
sto meccanismo ¢ di per sé incontestabilmente conforme alla dignita della
persona: ha sempre una relativita storica e culturale.

La democrazia non ¢ una ideologia totalizzante ma un metodo riferito a
dei principi relativi e storicamente non definitivi. La democrazia rifiuta ogni
entificazione, dell’individuo e della collettivita, in cui si dissolvono la
relazionalita e la liberta della persona umana. Come afferma Habermas “lo
Stato democratico costituzionale non rappresenta una struttura finita, ma



piuttosto un’impresa delicata e soprattutto fallibile e modificabile, il cui sco-
po ¢ realizzare il sistema dei diritti ognz volta di nuovo in circostanze che
cambiano” (Habermas 1996, p.77).

La sostanza della democrazia non riflette il gia dato e il gia realizzato, ma
evoca piuttosto la preparazione di un nuovo essere e di nuovo esistere, in una
logica evolutiva che ¢ inesauribile, e la cui incompiutezza, che ¢ matrice di
tensione creativa, costituisce uno dei fondamentali titoli qualitativi della de-
mocrazia.

La democrazia ¢ caratterizzata da contenuti significativi non solo per un
programma politico, per una convivenza sociale ordinata, ma anche di tipo
antropologico che interessano le forme, le espressioni, le dimensioni attra-
verso cui si articola attivita degli individui.

Nella complessita della situazione attuale per Putnam (Putnam, 1981, trad.
ital. 1985), che ritiene T'esistenza di tanti criteri di verita quante sono le cul-
ture, Porientamento da tenere ¢ sulla base di verita relative da ricercarsi attra-
verso la mediazione tra posizioni diverse, possibile se si ritrova un senso
profondo della solidarieta e si rifiuta ogni intransigenza.

Rorty, nella prospettiva di un pragmatismo che ritiene non piu interessan-
te il problema della verita e assegna valore politico per la democrazia solo
alle tradizioni ricevute, afferma che “la verita non ¢ rilevante per la democra-
zia politica” (Rorty, 1987, p.43ss). Per Rorty si possono avere convinzioni
“incrollabili” personali ma queste dovrebbero essere “privatizzate” quando
ambienti elitari le propongono come “dottrine” che richiedono lealta e con
effetti di divisione a livello sociale, e in pubblico essere presentate solo in un
contesto di comunita rispettose di altre comunita.

D.Antiseri (Antiseri, 1993, p.47) afferma che non ¢ razionale la ricerca di
un fondamento certo nella politica, come nell’etica e nella scienza ogni teo-
ria ¢, popperianamente, smentibile per principio, “¢ logicamente impossibi-
le dimostrare certa, assolutamente vera, qualsiasi teoria; mentre ¢ logicamente
possibile smentire, a suon di fatti contrari, una teoria”.

4. Democrazia e diversita

La democrazia ¢ anche conflitto ma limitato da una appartenenza comune,
dove si decide in base alla forza, i “voti”, e non in base alla “verita”.

11 dovere della tolleranza dello stato democratico ¢ da esercitarsi quando
sorge un contrasto tra una singola norma collettiva e l'atteggiamento indivi-
duale che rifiuta di accettarla per questioni di principio in quanto non si puo

10



porte una delimitazione democratica a norma suprema del giusto.

Una convivenza civile presuppone I"“incontro” di istanze ed esigenze di-
verse. Non ¢ sufficiente la “tolleranza” per fondare una integrazione sociale e
un consenso democratico ma occorre riferirsi ai fondamenti della diversita
per recuperare o per inventare quanto puo essere valido per 'uomo di oggi e
di domani. La tolleranza esclude 'oppressione ma non include la relazione.
In una societa pluriculturale la dimensione implicata non ¢ quella della tolle-
ranza ma dell’interdipendenza.

Tra regole democratiche e codici di comportamento c’¢ una
complementarieta, essi possono rinforzarsi a vicenda in maniera significati-
va, ma il pluralismo implica non solo tolleranza ma rispetto ed una distinzio-
ne adeguata tra la sfera pubblica da quello privata, anche se distinguere non
puo equivalere a separare. Il soggetto morale agente non puo essere diviso
schizofrenicamente tra pubblico e privato, tra fede e politica.

Ma ¢ la stessa concezione teligiosa o di fede che impone una distinzione tra
beni ultimi e penultimi. L.a democrazia ¢ il luogo dei beni penultimi dove la
pluralita delle ideologie, delle fedi, delle etiche, ricercano e trovano il livello
piu alto di convergenza. Il problema ¢ il rapporto valori/legge. La democta-
zia ¢ avere leggi che evitino il pit possibile di trasferire valori, principi, ideo-
logie, sempre parziali, nelle leggi. La legge semplicemente puo definire la
liberta di scelta all’interno di regole che proteggano i diritti di tutti.

La democrazia “dei voti” deve datre una spiegazione convincente del perche
esseti umani diversi devono vivere insieme per garantire ’avvenire del senso
civico. La domanda a cui rispondere ¢ in fondo quella formulata da Rawls
(Rawls, 1994, p.6-7) “come ¢ possibile che esista e duri nel tempo una societa
stabile e giusta di cittadini liberi e uguali profondamente divisi da dottrine
religiose, filosofiche e morali incompatibili, benché ragionevoli?” Come ¢
possibile conciliare il pluralismo con l'integrazione?

Il problema fondamentale di nostri tempi ¢, quindi, quello di governare le
differenze (sociali, etniche, religiose) e renderle compatibili nel rispetto della
diverse identita. Per perseguire tale obiettivo il contesto non puo essere quel-
lo del “politeismo dei valori” di Max Weber ma quello del pluralismo e delle
differenze in una prospettiva, che in queste note ci sembra essenziale, di
superamento di posizioni di relativismo estremo e di fondamentalismo, rite-
nendo che il primo assoluto da superare ¢ quello del mercato in una prospet-
tiva liberista, e non liberal-democratica, per cui I'interesse collettivo non
esiste al di sopra degli interessi individuali.

Gli assoluti sono sempre semplificazioni della realta complessa, mentre ¢
piu adeguata una ricerca di verita relative, nell’accettazione cosciente e re-

11



sponsabile del dubbio e del rischio, attraverso la mediazione di posizione
diverse, in attento ascolto e nel rispetto della propria e dell’altrui esperienza,
nell’apertura al futuro e alla speranza. La verita non ¢ tanto da ricevere, da
possedere ma da ricercare nella sua inesauribilita, come ha insegnato Pareyson,
e impegna ogni uomo e caratterizza una cultura nel suo divenire storico. Il
divenire esiste proprio perche c’¢ il mistero.

La teoria dei giochi ci ha insegnato che, nei giochi misti, non-classici a n-
partecipanti, la logica dell’agire sociale intreccia cooperazione e rifiuto, e in
termini di Apel, agire strategico e agire dialogico coesistono perche da un
lato 'osservanza delle regole per raggiungere il consenso appare necessaria
all’esistenza del comportamento strategico stesso, dall’altro ciascuno conti-
nua a mirare al suo interesse, ma con la clausola che non si deve mai artrivare
a mettere I'avversario con le spalle al muro o annientarlo fisicamente (Bodei
1988, p.81ss). Come afferma Bodei nei giochi misti ¢ fondamentale il “nec
tecum nec sine te vivere possum” (Bodei 1988, p.82) quindi ¢ fondamentale
prefiggersi una strategia dell’accordo raggiungibile tramite il compromesso
sulla base di argomentazioni che non sono né puramente strategiche e di
comodo, né puramente razionali.

Sia Rawls che Habermas intendono proporre le linee fondamentali che
debbano ispirare la struttura fondamentale di una societa democratica. En-
trambi, come sintetizza Ferrara (Ferrara 1996, p.24-25) hanno in mente un
modello di “democrazia deliberativa, dove deliberativa sta in opposizione a
democrazia intesa come pura mediazione pragmatica degli interessi”, anche
se tra i due c’¢ una diversa prospettiva in quanto Rawls incentra la sua analisi
“sulla deliberazione democratica all’interno delle istituzioni”’, Habermas vede
la democrazia deliberativa e i suoi contenuti di giustizia nel quadro di “un
piu ampio processo di formazione della volonta politica che, oltre ai mo-
menti istituzionali..., include anche una sfera pubblica non formalmente strut-
turata ma che esercita ugualmente una funzione di influenza e di controllo”.

Una delle posizioni radicalmente critiche del relativismo, e di riflesso del
pluralismo come sua matrice, ¢ stata sostenuta, tra gli altri ma con l'autorita
legata alla dimensione del ruolo, dal Pontefice Giovanni Paolo II nella sua
enciclica Veritatis Splendor del 1993, in quanto il relativismo si contrappone
al valore assoluto della verita. I’enciclica denuncia il rischio di quelle teorie
filosofiche che esaltano la liberta a scapito della verita (n.4) al fine di sottova-
lutare le norme oggettive (n.71-83), rilevando di conseguenza la presenza di
rischi anche nel pluralismo della democrazia (n.101) in quanto puo essere
indotto ad allearsi con il “relativismo etico” che toglie alla convivenza civile
ogni sicuro punto di riferimento morale e la priva, pit radicalmente, del

12



riconoscimento della verita.

Senza voler accennare ad una analisi di queste affermazione, fatta in un
altro lavoro (De Vita 1996) si puo sottolineare il fatto che viene posto un
legame inscindibile fra P'affermazione di principi morali ed il contenuto con-
creto degli atti: “solo una morale che riconosce delle norme valide sempre e
per tutti, senza alcuna eccezione, puo garantire il fondamento etico della
convivenza sociale, sia nazionale che internazionale”(n.97).

In questo modo si pud arrivare al limite, come in alcune posizioni
fondamentaliste, a considerare antidemocratici anche quegli stati che legaliz-
zano e legiferano con maggioranze democratiche ma non in confromita con
la verita proclamata dalla Chiesa. In questi casi le leggi non avrebbero validi-
ta giuridica con I'obbligo per il credente di opporsi nell'impossibilita di esse-
re contemporaneamente fedele all’assolutezza della legge morale e alla relati-
vita e storicita della legge civile, egli verrebbe colpito da una sorta non expedit
da cui puo essere sciolto solo nell’esercizio dell’obiezione di coscienza.

In posizioni simili, legittime sul piano degli orientamenti etici soggettivi
del credente e della sua testimonianza nella societa “pluralista”, non viene
pero approfondito adeguatamente il fatto che la legge civile ¢ correlata all’ethos
e, attraverso questo, non direttamente all’etica; le leggi non proscrivono tut-
to cio che ¢ male, né prescrivono tutto cid che & bene. “E come se si dubitasse
della capacita delle democrazie di garantire la “solidarieta” fra tutti gli uomi-
ni e la ripartizione equa delle risorse, visti che - facendo dell'individualismo
e del pluralismo i propri pilastri - esse finirebbero per condurre al relativismo
etico e allindifferenza verso i destini di chi soffre”(Bodei 1995, p.148).

I’agire non puo essere espressione e segno di un’opzione fondamentale ma
¢ un atto morale in quanto scelta deliberata e responsabile che mostra la
persona. 1l pluralismo e la democrazia si fondano non sulla certezza di una
sola verita, ma sulla pluralita e relativita delle “verita” che possono trovare
una convergenza anche etica, i cui valori siano ordinati al cosidetto “bene
comune” (in primo luogo la difesa dei diritti della persona umana e della
natura).

La democrazia non ¢ fonte di moralita n¢ pretende di esserlo; essa ¢ un
procedimento decisionale fra beni possibili. L.a democrazia si fonda su “rego-
le”, per cui non si puo patlare tanto di relativismo quanto piuttosto di relati-
vita e di perfettibilita.

Il pluralismo puo richiedere prezzi molto alti ma “occorre peré non scam-
biare gli effetti con le cause perche non ¢ la democrazia moderna a produrre
il pluralismo e I'individualismo: sono piuttosto il pluralismo di poteri vir-
tualmente conflittuali e la crescita del senso di autonomia di molti individui

13



a rendere necessaria la democrazia come quadro di reciproca compatibilita”
(Bodei 1995, p.148-149).

I rischi dell’individualismo e del relativismo ci sono, ma per questo occor-
re creare dei “contrappesi”, delle regole e un sistema etico minimo, come
etica della responsabilita e del rispetto. Solo il dialogo e il rispetto possono
consentire di pervenire ad un nuovo ethos comune, con morali differenziate
ma non conflittuali. II relativismo ¢ senza dubbio un abbassamento dei valo-
ri di riferimento, ma non va dimenticato che il “valore assoluto” della demo-
crazia consiste proprio nell’assunzione della possibilita di un consenso su un
piano di relativita dei valori compromessi. Lla democrazia nasce e si consoli-
da perche ciascun partecipante rinuncia a qualche aspetto delle proprie con-
vinzioni e non utilizza pienamente I’assolutismo valoriale e religioso.

L’assenza di regole, come il massimo di liberta nell’insicurezza e il massi-
mo di nichilismo nietzschiano, finiscono per condurre le persone su piani
opposti in qualche forma di fanatismo e di fondamentalismo che possono
rassicurare ma non spiegare.

Habermas e Rawls discutono di come affrontare questo problema con re-
gole che presuppongono dei principi il meno possibile controversi, che Rawls
( Rawls 1996, p.66) chiama “ragionevole consenso per intersezione”.

Scegliere la democrazia vuol dire rifiutare ideologismi astratti e fanatismi.
La ragione democratica contiene tuttavia una sua costitutiva complessita, in
quanto ¢ tenuta alla chiarificazione logica, alla distinzione concettuale, ma
anche al rispetto di quelle ragioni della esperienza che non rientrano tutte
negli schemi di una dialettica puramente mentale e discorsiva. Nella consa-
pevolezza delle responsabilita culturali e politiche, la democrazia cerca di
ordinare le cose umane secondo la prevedibilita di certi nessi causali e secon-
do il valore riconosciuto a certe verita acquisite.

La democrazia, nello svolgersi della fenomenicita pratica, conosce un di-
battito continuo, la cui qualita e produttivita dipende dalla capacita critica
che essa ha storicamente maturato, tra la razionalita cosciente e deliberata e
quella che si forma nelle mediazioni e negli equilibri tra le correnti libere
della esperienza. Ia disponibilita della democrazia a riconoscersi come risul-
tante della dialettica che sussiste tra opzioni culturali ed etiche diverse per-
mette I'apertura al pluralismo sociale e ideologico da cui trarre cio di cui ha
bisogno e a cui dare cio di cui dispone. Cio non vuol dire una dichiarazione
di passivita rispetto a sistemi di valori forti e incompatibili con i suoi princi-
pi.

La disponibilita della democrazia al pluralismo, anche ideologico, si spiega
con la sua consapevolezza che non si deve, e in gran parte non si puo,

14



assogettare ad arbitrari riduzionismi la struttura polimorfica della societa
moderna, e che la “verita” democratica, sempre criticamente aperta, ¢ biso-
gnosa di contemperamenti, adattamenti e complementi provenienti da ogni
orientamento di pensiero in grado di promuovere e arricchire un dialogo
politico tollerante e costruttivo.

Questo non significa che la democrazia accetta necessariamente un
relativismo come indifferenza ai valori o semplice tolleranza delle differenze,
ma che si fonda sul valore assoluto del rispetto delle differenze e dello sforzo
di rendere compatibili, pacificamente, i diversi.

La democrazia deve elaborare un contenuto valoriale, delle regole morali
come piano unitario di convivenza, che siano riconosciute dalle varie “veri-
ta” in gioco senza che queste siano sopraffatte o siano esaurite in queste rego-
le.

Nei rapporti sociali non si puo agire secondo linee interne alle soggettive
affermazioni di fede.

C’¢ nella democrazia una specie di sospensione di giudizio, una abdicazio-
ne al confronto critico, rispetto alle idee che si muovono nel pluralismo so-
ciale e politico, non da intendere come apologia di una eclettica e disimpe-
gnata etica pubblica provvisoria, ma piuttosto come riconoscimento che la
verita della democrazia ¢ troppo grande per essere espressa da un solo grup-
po di valori politici e ognuno di questi in grado di vincere il proprio
singolarismo puo dare un apporto socialmente e storicamente rilevante.

Il concetto di verita nella vita democratica si risolve di fatto nelle relazioni
intersoggettive e cioe nella “pratica” dei rapporti sociali. Il carattere relazionale
della verita nella democrazia deriva dall’elemento consensuale dell’accordo,
se vi sara accordo. La verita in democrazia ¢ tutta nel rapporto interpersonale,
nel dialogo aperto al riconoscimento dell’altro, degli altri. La verita del mon-
do degli uomini ¢ come la giustizia: la verita di oggi ¢ 'ingiustizia di domani.

Se si esclude questo livello penultino si cade nell’assolutismo e nel
fondamentalismo che, come afferma H.Kung ¢ presente potenzialmente in
ogni religione (Kung 1995, p.47).

La relativizzazione di tutti gli assoluti, nelle religioni e nelle ideologie, ¢
una condizione per un impegno nella storia con autonomia e responsabilita
e per prospettare un processo di liberazione di tutti gli uomini e di tutto
I’'uomo.

La ricerca della verita ¢ sempre inconclusa. I1 mondo non cessa di essere un
problema per la verita e neppure la scienza fornisce criteri assoluti di verita.

La cultura dell'incontro e della ricerca degli altri ha il suo fondamento nel
limite e nel dubbio metodico.

15



I vari integralismi e fondamentalismi si fondano su contenuti di certezze
assolute. Quello che i fondamentalismi presentano non ¢ tanto il volto di
Dio ma il proprio. Vi ¢ una radice moderna nei fondamentalismi. Essi non
sono analizzabili e spiegabili al di fuori del programma culturale e politico
della modernita e della sua visione totalizzante del mondo e della vita che
adopera simboli solo apparentemente anti-moderni o premoderni. Essi sono
luoghi in cui emergono processi tipici della razionalizzazione e delle costru-
zioni ideologiche della modernita.

Si possono considerare moderni e innovatori in quanto da una parte si
proclamano custodi della tradizione ma dall’altra considerano solo una parte
della tradizione e cioe cio che si integra nella propria parziale visione del
mondo. I movimenti fondamentalisti rifiutano in blocco la prospettiva tipi-
camente illuminista della esplorazione razionale di tutti gli aspetti della na-
tura e della societa, nonche ogni variazione della collocazione di Dio nella
comprensione del cosmo e della vita del'uomo. Essi tendono a concepire la
ricostruzione del mondo secondo una visione orientata al passato. In questo
senso sono diversi dalle idee progressiste, soprattutto moderne, molte delle
quali erano comunque fondate su antiche visioni escatologiche cristiane che
promulgavano Iidea di un progresso in fieri basate sull’espansione continua
della ragione.

In tutte le societa le ideologie o le religioni fondamentaliste costituiscono
un modo di reagire ai processi di mutamento e tendono a configurarsi come
autentici regimi di verita laddove si sviluppa una crescente differenziazione
sociale e una cultura pluralista che fa del dialogo e dell’incontro uno stile di
vita.

I vari fondamentalismi hanno in comune l'aspirazione ad “una completa
ricostruzione dell’ordine sociale e politico propugnata con un forte zelo
universalistico” (Eisenstat 1994, p.49) a cui I'individuo deve sottomettersi
totalmente, nel rifiuto della cultura democratica occidentale e dei valori della
liberta personale e dell’autonomia individuale compiendo una violenza sto-
rica tipica di ogni totalitarismo.

Un fondamentalismo ¢, di conseguenza, di per se stesso conservatore e
dogmatico e diventa reazionario e assolutista allo stesso modo di un
relativismo estremo inteso come “sfrenato scetticismo della ragione”, secon-
do la definizione di Habermas, e sono entrambi inadeguati a costruire forme
di convivenza civile pluralista, pacifica, di solidarieta sociale.

16



Bibliografia

Antiseri D. (1993), Teoria della ragionalita, Botla, Roma.

Berger PL. (1992), A Far Glory. The Quest for Faith in a Age of Credulity, New
York, The Free Press (trad. ital. Una gloria remota, 11 Mulino, Bologna
1994).

Berlin 1.(1990), “Alla ricerca dell’ideale”, in Veca S., a cura di (1990), Etica ed
economia, La Stampa, Torino.

Bobbio N. (1993), “Bipartitismo impossibile”, in La Stampa, 6.7.1993.

Bodei R. (1988), “Verso una logica dell’agire?”, in Berti E., a cura di, Tradizzo-
ne e attualita della filosofia pratica, Marietti, Genova 1988.

Bodei R. (1995), “Elogio del relativismo”, in Micromega, 2.

Crespi F. (1990), “Dove vanno le societa complesse”, in Micromega, 3.

Crespi F., Segatori R. a cura di (1995), Multiculturalismo e democrazia,
Donzelli, Roma.

De Vita R. (1996), Pluralismo ed etica, FrancoAngeli, Milano.

Eisenstat S.N. (1994), Fondamentalismo ¢ modernita, Laterza, Bari.

Ferrara A. (1996), presntazione di “Passione democratica routine degli inte-
tessi”, in Micromega, suppl. al n.5/95.

Giovanni Paolo II (1993), Veritatis Splendor, Citta del Vaticano.

Habermas J. (1996), “Per la critica del liberalismo politico di John Rawls”, in
Micromega, suppl. al n.5/95.

Kung H. (1995), “Etica mondiale”, in I/ Regno, 2.

Luckmann T. (1966), The invisible Religion, McMillan, New York (trad. ital.
La religione invisibile, 11 Mulino Bologna 1969).

Magatti M. a cura di (1993), La porta stretta.Etica ed economia negli anni ‘90,
FrancoAngeli, Milano.

Morin E. (1989), I/ metodo. Ordine, disordine, organizzazione, Feltrinelli, Mi-
lano.

Panikkar R. (1988), I/ dialogo interreligioso, Cittadella Ed., Assisi.

Pareyson L. (1971), Verita ¢ interpretazione, Mursia, Milano.

17



Putnam H. (1981), Reason, Truth and History, Cambridge University Press
(trad. ital., Ragione, Verita ¢ Storia, 11 Saggiatore, Milano).

Rawls J. (1994), Liberismo politico , Comunita, Milano.

Rawls J. (1996), “Risposta a Jurgen Habermas”, in Micromega, suppl. al n.5/
95.

Rorty R. (1981), Consequences of Pragmatism, Princeton Press (trad. ital.,in
Vattimo G. a cura di, Filosofia ‘86, Laterza, Bari 1987).

Taylor C. (1993), Multiculturalismo: la politica del riconoscimento, Anabasi,
Milano.

Van Frassen B. (1985), L’zmmagine scientifica, Clueb, Bologna.

18



