SOCIETA IN TRASFORMAZIONE
E DOMANDA ETICA

Roberto De 1ita
Trasformazione sociale e questione etica.

Negli ultimi tempi, da piu parti, si parla di «ritorno all’etica» nelle forme
piu diverse, sia sul piano teorico che delle sollecitazioni pratiche. Ma I'uso
di tale termine indica anche I’esistenza di una «domanda etica»? L’intento
di queste note ¢ quello di cercare sinteticamente di evidenziare i tratti prin-
cipali di analisi di tale problematica con le conseguenti implicazioni socio-
logiche nella consapevolezza che la complessita di tale problema richiede
una analisi multidimensionale ed interdisciplinare che ancora non ha una
espressione compiuta.

Per quanto riguarda la prospettiva sociologica, il dibattito e la ricerca su
queste tematiche ¢ da un lato «interno» alla disciplina e limitato al confron-
to ¢ alla revisione della storia e della tradizione sociologica: tale analisi sen-
za dubbio ¢ fondamentale ed ancora non sufficientemente sviluppata.
Draltro lato si ricercano confronti, interconnessioni, o spesso legittimazio-
ni nella prospettiva filosofica. Anche questa operazione ¢ di grande valore
e significato ma non ¢ esaustiva della complessita attuale della problemati-
ca etica la quale non puo non includere altre discipline proprie delle scienze
umane e sociali, come I'antropologia, la psicologia, e 1a psicanalisi, il diritto,
ed altre con cui confrontarsi e ricercare percorsi convergenti per delineare
una nuova teoria della personalita adeguata alla complessita del sistema so-
ciale, nuove forme e nuovi contenuti relazionali tra soggettivita e realta og-
gettiva.

E’ dagli anni “70 che si sviluppa una rinnovata ricerca di proposte teori-
che sui contenuti della morale, e contestualmente si ripropone, con insi-
stenza crescente, quella che viene caratterizzata come «nuova domanda
etican, 0 quanto meno l'uso di tale termine, dopo una fase che tendeva, nel-
la comunicazione sociale, a marginalizzare nella vita sociale la questione
morale.

Un primo limite che caratterizza la riproposizione nella vita sociale della
«questione etica» ci sembra essere non tanto una riflessione e una ricerca
di cio che ¢ «incondizionato» per 'uomo, ma prevalentemente una analisi
dei «fatti», una verifica della correttezza dei procedimenti nel contesto di



una trasfonnazione accelerata della societa che, negli ultimi decenni, ha
evidenziato sempre piu i rischi relativi per il suo sviluppo, i suoi stessi de-
stini e in essa della vita umana, e che nel contempo non ha piu una propo-
sta di referenti unitari sui quali fondare e legittimare un impegno comune
in grado di prevenire tali rischi e superare una obiettiva indeterminatezza
storica del concetto di «legalita». Si fa sempre piu incerta la distinzione tra
legale e illegale anche se nella coscienza collettiva ¢ presente una pressione
all’osservanza della «norma» che reinterpreta e universalizza il diritto a sta-
bilire cio che ¢ bene e cio che ¢ male. Si tende a determinare I'esistenza so-
ciale con 'espansione delle norme giuridiche razionali che limitano I'agire
umano creando una crisi di partecipazione e di consenso a cui possono op-
porsi solo esigenze di emancipazione umana che, per esempio, Habermas
con Adorno vedono come antagoniste ai processi di nazionalizzazione so-
ciale e ai processi tecnici che la veicolano.

L’accelerazione del processo di trasformazione degli ultimi decenni ha
profondamente intaccato quello che, negli anni 50 e ‘60, poteva essere
considerato ancora un sistema sociale, in senso parsonsiano, di tipo mono-
litico che aveva consentito a Parsons di individuare il fondamento di una
societa nella sua cultura e nelle norme, come insieme di valoti e norme. 11
nesso morale-societa, fondato su una metafisica dei valori, e il primato
conseguente delle agenzie di socializzazione e di controllo, avrebbe dovuto
garantire il sistema sociale da un processo di frammentazione e da un rela-
tivismo soggettivistico. Per i funzionalisti all’agire sociale e politico non si
pongono problemi etici; 'attivita non consiste nel perseguire degli obiettivi
ma nello svolgere delle funzioni. Non si chiede alla societa il perche o il per
chi, ma il come. Nella funzione ¢ gia contenuta I'unica soluzione razionale.
Il prezzo era una riduzione, nel sistema dei valori, del valore della parteci-
pazione creativa del soggetto nel processo culturale e valoriale e della fon-
dazione della norma e, con l'espulsione dell’etica dalla politica, una
abdicazione delle responsabilita sociali.

I valori erano quelli dominanti a cui reagirono vari movimenti e studiosi
degli anni ‘60 evidenziando le contraddizioni interne al sistema sociale e
quindi al sistema dei valori e proponendo un processo di liberazione da
quella che Marcuse defini «repressione sociale addizionale»(Marcuse
1964). Si accentua successivamente un processo tendente ad adattare il si-
stema sociale all’ambiente umano e naturale, con una separazione tra etica
sociale ed etiche intersoggettive, fino al massimo di relativismo e di margi-
nalizzazione di queste.



E’ alla fine degli anni ‘80 che riemerge un nuovo interesse per letica,
come riflessione e scienza della morale nell’ambito del dibattito tra moder-
no e postmoderno, e dell’ accelerazione dei processi di trasformazione dei
modelli di comportamento e identita sociale (Cesareo 1990). I riferimenti
sociali dove e da cui emergono interrogativi etici sono molto differenziati
e disomogenei senza un comune denominatore, si va dalle problematiche
economiche, per esempio sul mercato o il profitto, agli interrogativi di bio-
etica o di ingegneria genetica, con la domanda se tutto cio che ¢ possibile
¢ lecito, od ancora se ¢ la scienza ad avere un primato sull’etica o viceversa,
oppure ¢ 'emergenza ecologica che richiede un nuovo rapporto uomo/na-
tura, sistema/ambiente, ed una nuova responsabilita verso i destini
dell’'umanita.

La problematica etica si pone continuamente con i processi di trasfor-
mazione sociale, soprattutto in una fase in cui le variabili primarie sono la
«elocitar e la perdita di sincronismo con la capacita di adattamento uma-
no, in quanto la realta cambia piu velocemente della capacita umana di as-
similarla (De Vita 1990) creando nuove fratture nella relazione tra sistema
e soggetto.

Tale velocita crescente propone la centralita o quanto meno un appello
al «valori comuni» visti come criteri per una valutazione delle varie questio-
ni che si evidenziano nella convivenza sociale e per una legittimazione de-
gli orientamenti pratici (Maffettone 1989). Nel dibattito attuale il problema
etico si presenta spesso come una questione di «convivenza politica», que-
stione di «giustizia» nello scambio sociale (Viano 1990; Williams 1987;
Veca 1989; Mori 1988) mentre ¢ tralasciato il problema di un fondamento
che possa «giustificare» I’agire e la stessa liberta del soggetto. «ll riferimen-
to ai valori sembra essere diventato tanto piu necessario a livello di comu-
nicazione pubblica, quanto meno ovvio e immediato ¢ il consenso etico a
livello di comportamenti effettivi» (Angelini 1990: 444). 1l riferimento
pragmatico ad un «sistema di valori comuni», che sostituisce una teoria che
non definisce i fondamenti del sapere e dell’agire morale, non tiene conto
che all’esteriore univocita del riferimento a tali «valori» (per esempio, ugua-
glianza, pace, amore, salute, liberta, ... ) puo non corrispondere una effet-
tiva adesione della coscienza individuale.

Ogni morale nasce intorno a significati «massimi», cio¢ interpretazioni
socialmente articolate dei valori, e si condensa attorno a significati minimi
in determinate circostanze.



11 tentativo di costruire una sorta di «esperanto» etico che raccolga tutti
1 soggetti intorno ad una condivisione generale universale ¢ una illusione,
non ¢ possibile astrarre 1 significati minimi da quelli massimi in modo mec-
canico, ma senza questi non sono possibili i primi; una connessione ¢ pos-
sibile solo nella esperienza della relazione.

Contestualmente si ¢ avuto il processo di «crisi delle ideologie» totaliz-
zanti, che ¢ un segno positivo della differenziazione sociale, ma allo stesso
tempo porta i comportamenti politici, e in parte anche quelli soggettivi, a
legittimarsi con il ricorso a parametri «morali», «valoriali», piuttosto che a
parametri politici. La crisi delle ideologie ha quindi lasciato un vuoto.
I’«ddeologiax, per quanto fuorviante, «falsa coscienzax, ha svolto, e svolge,
un ruolo emotivo di coesione e direttivo di orientamento: essa ha avuto un
ruolo di formazione di una coscienza politica e sociale dei propri aderenti,
che si fondava su forme definite di appartenenza sociale, e di conseguenza
di identita, di scienza, di cultura. La crisi delle ideologie indebolisce le atti-
tudini etiche che ancoravano l'individuo a idealita collettive autorevoli e,
con la contestuale crisi dell'idea di progresso, si sono indeboliti gli orizzon-
ti proiettivi e prospettici. Sulla fine delle ideologie si cerca di costruire una
specie di «ecumenismo» dei valori condivisi, formali, che non sono capaci
di fungere da criteri determinanti di giudizio politico, e di fondare un pro-
getto storico-sociale, degno e praticabile.

La crisi delle ideologie totalizzanti lascia spazio all’efficienza conoscitiva
e al disimpegno pratico, alla lucida insicurezza e alle appartenenze «corte»
(cfr. Colzani 1990); su questo sfondo, per esempio, anche il risveglio reli-
gloso ¢ spesso piu il frutto di un disagio acuto e sofferto che non il segno
di una rinata vitalita. Il disorientamento, pero, lungi dall’elidere il senso di
appartenenza, lo potenzia; 'impossibilita di arroccarsi entro un contesto
certo accresce 'adesione all’«hic et nuncy piu labile. La condizione di molti
soggetti si muove oggi in questa dialettica tra eliminazione di ogni appar-
tenenza certa e nostalgia di nuove identita, di un nuovo progetto di societa.

I processi di trasformazione socio-economici e ideologico-politici han-
no sottoposto la societa organizzata ad un processo di differenziazione
funzionale crescente. Si ¢ avuta pertanto una crescita delle autonomie dei
sottosistemi, indotta anche dal progresso tecnologico, che accentua una
perdita di un centro normativo e di un sistema di valori in grado di orien-
tare 1 comportamenti sociali e garantire un sistema di interazioni sociali che
riducano le contingenze crescenti che scaturiscono dalle liberta individuali.



La conseguente frammentazione degli stili di vita, degli atteggiamenti e dei
comportamenti ostacola una comunicazione ed una solidarieta sociale.

Si diffonde una prospettiva pragmatica, che riconosce gli aspetti specu-
lativi solo a posteriori, rende evanescenti le condizioni di pensabilita del re-
ale e la fondazione di una teoria sociale incontrando, di conseguenza,
losservazione soprattutto sulle attivita e le interazioni degli attori costi-
tuenti la realta sociale la cui legittimazione deriva dalla sua conoscibilita
(cfr. Garfinkel 1983). La quotidianita, come interazioni ripetute consuetu-
dinariamente, diventa la regola del comportamento sociale, come descrive
Goffmann (1971), il senso diventa «senso comuney, la razionalita non ¢ a-
priori ma a-posteriori, 'azione del soggetto si costituisce sulla prassi quo-
tidianizzata e non su un’etica legittimata (cfr. Bovone 1988: 5-0).

La societa ha subito quindi una crescita di regolazione e di controllo sen-
za un fondamento e un riferimento ad un sistema di valori o di norme al
di la di un pragmatismo soggettivistico. Sempre dagli anni ‘70 si radicalizza
la crisi economica che legittima le analisi e le proposte su «I limiti dello svi-
luppo» (cfr. Meadows 1974) e si diffonde una cultura ecosistemica «pessi-
mistica», ed anche a livello di analisi sociologica il problema di fondo
diventa il senso e la dimensione della trasformazione e conseguentemente
uno dei problemi ¢ I'analisi dell’ambiguita e ambivalenza, come opportu-
nita e vincoli, della sfida della complessita.

Tale processo si intreccia con la grande crisi culturale della coscienza eu-
ropea, con la crisi delle fondamenta del pensiero razionale, che rimette in
discussione le radici della «Weltanschaunng» della razionalita occidentale, e
cioe la fiducia nel progresso, il riferimento certo della verita, il quadro ras-
sicurante della totalita.

L’illuminismo, I'idealismo e il positivismo avevano prospettato la via lu-
minosa di un progresso lineare e razionale ma i conflitti innescati dalla mo-
demizzazione, in un vuoto della coscienza intenzionale (Cipolla: 1990,14-
21) del’'uvomo, non trovano ancora un riferimento in una base culturale co-
mune, dopo il crollo delle ideologie totalizzanti che avevano fornito alla
domanda di nuove certezze i loro fanatismi, le visioni totalizzanti, i «meta-
racconti». Il nostro ¢ tempo di eclettismo, di sincretismo, di monadismo.
Le grandi sintesi, le «<summaey, 1 sistemi completi e definiti appartengono
ormai al passato. Noi siamo gli uomini della ricerca non del possesso. La
crisi della ragione, di cui si ¢ parlato molto nel corso degli ultimi anni, nasce
in questo clima di stanchezza e di sfiducia ed evolve nel convincimento
della funzione repressiva della ragione. Prima era stata la ragione a sospet-



tare di tutto; ora, con un significativo spostamento, la strategia del «sospet-
tox» sl rivolge verso la ragione stessa e per questo non si va alla ricerca di
forme alternative. Al pensiero forte (che ¢ il pensiero metafisico-teologico
e logico-scientifico) si preferisce il pensiero debole, mutevole, provvisorio,
in qualche modo persino contraddittorio; alla cultura del mosaico si sosti-
tuisce quella del tassello; alle grandi narrazioni subentrano le frasi disarti-
colate e frammentarie.

In questo scenario, quello che ¢ stato definito «nuovo illuminismox(cft.
Luhmann 1983) ha sfiducia nelle capacita della ragione soggettiva e si cerca
di rendere autonomo e tendenzialmente separato da ogni sistema, sovra-
determinato, di valori, di finalita, di norme, di ideali di solidarieta e di giu-
stizia lo stesso processo di adattamento sistemico all’ambiente. La priorita
¢ al funzionamento del sistema con «una frattura rispetto alla tradizione so-
ciologica da Durkheim a Max Weber a Talcott Parsons. E’ la frattura che
concerne la morale» (Ardigo 1988). La crescente incertezza, imprevedibi-
lita, turbolenza nel sistema nel suo complesso, e nei vari sottosistemi, per
essere governata deve essere svincolata da norme, valori, morali, finalita.

La concezione moderna dell’individualismo problematizza, come dice
Luhmann, la questione sociale innescando una tensione tra soggetto e si-
stema che spesso, sia nelle teorie riduzionistiche e utilitaristiche che orga-
nicistiche, si ¢ preteso di superare riducendo I'uno all’altro, ritenendo di
poter cosi «ridurre» la complessita ed invece, al contrario, si sono acuiti i
conflitti.

11 funzionalismo ha cercato di ridurre la complessita dell’ambiente man-
tenendo la complessita del sistema e spostando la sua analisi dal soggetto
alla funzione, dall’agire degli uomini alle azioni che li collegano. Il soggetto
¢ solo un elemento perturbante dell’ambiente e quindi deve essere tenuto
esterno al sistema che viene cosi a perdere il soggetto dopo aver perso il
progetto. Il vero soggetto sono le istituzioni le quali accrescono, o riduco-
no, la complessita dell’'ambiente con il continuo processo di differenziazio-
ne. I’obiettivo ¢ quello della stabilizzazione del sistema fondato su una
opzione etica dell’«indifferenza» nei comportamenti e verso i fini dell’agire
umano.

Ma, come sostiene Hofstadter (1985), in ogni sistema c’¢ sempre un li-
vello non attaccabile dalle regole degli altri livelli, per cui anche nel sistema
sociale occorre individuare tale livello «inviolabile» che, legittimamente
puo essere '«caomon nella sua concretezza. Lillusione autoreferenziale del
funzionalismo, che si puo tradurre solo in una politica tecnocratica, sta nel



non tener conto che il processo autoreferenziale di differenziazione non
puo non avere un livello indipendente dal processo stesso. La differenzia-
zione del sistema puo essere ricomposta solo in un sistema supetiore.

L’adattamento sistemico si fonda sulla manipolazione, che contiene an-
che la repressione sociale addizionale di marcusiana memoria, dei bisogni
umani e della natura ed ¢ svincolato anche dai processi di integrazione nor-
mativo-culturale del funzionalismo parsonsiano. In contrapposizione al
normativismo di Parsons, Luhmann introduce la contingenza nel sistema
delle relazioni sociali.

In un sistema sociale complesso, 'ambiente umano si cerca di control-
larlo in modo monopolistico con comunicazioni asimmetriche in ogni
campo, dalla politica all’economia ai mass media. I’agire umano ¢ valuta-
bile dal sistema solo per efficienza-efficacia secondo norme riferibili ai
ruoli separati dal soggetto portatore. La conservazione e I'identita del siste-
ma, senza riferimenti superiori ed esterni di tipo teleologico, ¢, per Luh-
mann come per Simon (1984), il fine dell’adattamento sistemico, scisso da
norme e valori etici esterni ai rapporti, in tempo reale, tra sistema e am-
biente umano. Le persone, anche le piu preparate, hanno per Simon capa-
cita di valutazione ormai modesta se comparate alla complessita del
mondo intero che le circonda e tutti sono «estremamente limitati nelle ca-
pacita di valutare appieno le...azioni... e di esercitare la...razionalita in un
mondo complesso» (Simon 1984: 118); per cui anche «’idea di mete finali
¢ inconsistente a ragione della nostra limitata capacita di prevedere o di de-
terminare il futuro. Il vero risultato delle nostre azioni ¢ di stabilire condi-
zioni iniziali per il prossimo stadio dell’azione. Cio che noi chiamiamo
mete «finali» sono in realta criteri per scegliere le condizioni iniziali che vo-
gliamo lasciare ai nostri successori» (Sirnon 1988: 201).

Nel governo del sistema sociale porre quindi la «questione morale», an-
che in termini personali, per Luhmann significa in ultima analisi introdurre
elementi di disorganizzazione, cosi come la crescita della complessita
dell’ambiente induce una crescita dell'incongruenza tra sistema sociale ed
ambiente. Una governabilita ¢ possibile se i decisori sono in grado di con-
trollare con razionalita manipolatoria 'ambiente umano, la domanda di
partecipazione, di democrazia, di sicurezza, di solidarieta, accentuando il
gia crescente relativismo e soggettivismo etico. La legittimazione quindi
delle scelte non puo essere soggetta alla partecipazione democratica dei
singoli cittadini od essere valutata con normative o sistemi di valori preco-
stituenti il patto sociale.



Una integrazione sociale non puo quindi essere fondata su un’etica e su
valori comuni pubblici e stabili (Luhmann 1983: 78), e la stessa norma giu-
ridica non deve essere subordinata all’etica indirizzando I'imperativo giuri-
dico «al soggetto agente anziche al sistema» (Luhmann 1983: 93). La
morale viene a far parte, nella sua realta particolaristica e frammentata, solo
dell’ambiente umano e non si puo parlare di «morale sociale» in quanto
sono solo le persone concrete e le relazioni interpersonali che producono
dei criteri etici.

Si afferma ormai in modo diffuso che ¢ impossibile costruire un proget-
to di trasformazione sociale di tipo complessivo e totale, «la realta sfugge
continuamente alla pianificazione» (Luhmann 1985: 340), ma se si ammet-
tono anche solo «progetti limitati», come ¢ poi possibile tenere insieme un
sistema sociale quando incombono problemi sempre piu di tipo «comples-
sivon? Ritorna, in qualche modo, I'immagine della «mano invisibile» di
Adam Smith, capace di trasformare le perturbazioni e le trasformazioni in
modalita dinamiche dell’autoconservazione del sistema. G. Bateson parla
di «doppio vincolo»: mentre si cerca di uscire dai vincoli dei progetti tota-
lizzanti e complessi, i problemi che incombono richiedono soluzioni totali
e complessive.

In un sistema l'irrompere di forze dinamiche se non ¢ bilanciato da una
crescita della capacita di controllo, come finalita e legittimazione di senso
e di consenso, dopo la prima fase carismatica o effervescente, determina
una perdita del controllo stesso (un esempio possono essere i fenomeni
che stanno avvenendo nei paesi dell’Est dopo il crollo dei regimi comuni-
sti).

Il problema fondamentale della societa complessa ¢ quello dell’ordine
sociale, in quanto 'aumento di complessita fa diminuire la stabilita del suo
equilibrio, cioe se ¢ possibile governarla secondo un senso e sulla base del
consenso. La risposta luhmaniana, e quelle di stampo neoconservatrici, so-
stengono che la societa complessa puo solo essere gestita non orientata,
non puo essere governata con un consenso democratico ma da una imper-
sonale funzionalita di istituzioni autoreferenti.

Non si ha un soggetto visibile detentore del potere, ma questo ¢ nel si-
stema. La complessita tende a disperdere, nella rete delle interdipendenze,
ogni forma di pressione sociale evitando esplosioni di conflitti ma nello
stesso tempo rende endemica la situazione, cosi come il processo di «ridu-
zione» della complessita riduce anche il potenziale di sviluppo della societa.
Si eliminano quindi sia il «progetto» che il «<soggetton.



Ci sembra interessante rispondere a tali tesi in modo diametralmente
opposto utilizzando quanto afferma G.Ruffolo per il quale in primo luogo
«o sviluppo della complessita genera capacita di progettazione sociale» ed
inoltre che «la differenziazione sociale promuove 'esigenza comunicativa
dell’accordo. La societa complessa non puo anestetizzarsi nell’autoreferen-
za, mentre puo riconoscersi nell’autodeterminazione» (Ruffolo 1988: 71).

Luhmann, come rileva ampiamente Ardigo (1988: 205) ¢ esplicito nel
negare ogni possibilita di congruenza «tra la prospettiva intenzionale del
singolo attore o del piccolo gruppo... e la prospettiva del sistema sociale
nel suo insieme»; di conseguenza anche la razionalita e la moralita nell’agire
personale e interpersonale sono incongruenti, nella societa complessa, con
la razionalita del sistema.

Anche per Habermas la morale, e quindi anche i criteri etici, sono il pro-
dotto, tramite intersoggettivita linguistiche, di comunicazione tra persone
concrete appartenenti a contesti di mondo vitale comuni che determinano
I'agire comunicativo (Habermas 1980: 301; 1985) ma, a differenza di Luh-
mann ¢ possibile intravedere, come afferma Ardigo (1988: 200) un «prin-
cipio di universalizzazione, tra la morale intersoggettiva di mondo vitale e
le istanze universalistiche dell’etica... La morale, come prodotto di agire
comunicativo interpersonale non chiama in causa, per Habermas, in prima
istanza la coscienza personale ma una cultura e un sapere comunitario, un
patrimonio di certezze condivise per nativa inculturazione di gruppo». Ha-
bermas, con la sua «teoria dell’agire comunicativo» si propone una frico-
struzione sistematica di una teoria della razionalita per ricostruire una
sintesi dei frammenti della cultura moderna, scissa tra scienza, morale,
estetica, sostituendo una superata mediazione dialettica. La teoria critica
habermasiana intende superare sia il weberiano «agire razionale rispetto
allo scopow sia il funzionalismo sistemico. Alla integrazione sistemica fi-
dotta a meccanismi di autocontrollo e a semplice nazionalizzazione che
mira weberianamente alla «gabbia d’acciaio» finche la societa non richiede-
ra una modificazione strutturale delle forme di integrazione umana, si de-
ve, per Habermas, accompagnare una integrazione sociale che ¢ «inerente
agli orientamenti in azione» (Habermas 1986: 703). La riorganizzazione dei
«frammenti» della grande teoria si devono attuare secondo principi da un
lato scientificamente solidi, dall’altro eticamente condivisibili.

Occortre, per Habermas, recuperare un «centro» teorico che possa uni-
ficare, in un modello convincente, varie tendenze di ricerca intorno a prin-
cipi comuni, contrattati, almeno provvisoriamente condivisi. Tale compito



¢ assegnato alla teoria dell’agire comunicativo proposto come paradigma
unificante e capace di fondare una «scienza normale» e superare la crisi del-
le scienze sociali che, per lui, inizia con il declino della teoria dell’azione so-
ciale di Parsons degli anni ‘60-’70 (Habermas 1986: 697).

Gli esseri umani non possono fare a meno di sollevare questioni-limite.
La speranza della ragione non puo non essere ripresa dalla riflessione filo-
sofica con le grandi questioni del limite dell'uomo e del suo agire, della col-
pa e della responsabilita, dell’angoscia e della morte. Habermas sostiene un
«ruolo affermativo della filosofia» (Habermas 1986: 1081) tramite una «te-
oria dell’agire comunicativo»: «con il concetto della ragione comunicativa,
inserita nell’uso linguistico orientato alla comprensione e all'intesa, la teo-
ria della societa si aspetta dalla filosofia compiti sistematici» (Habermas
1986: 1079). La discussione razionale non puo vertere solo sui mezzi e mai
sui fini, se non vuole cadere nel pessimismo, totalizzante e non reale, di
Weber che, in fondo, non ¢ che il rovescio della medaglia di una preceden-
te fede moderna nel progresso.

LLa domanda etica ha aspirazioni universalistiche, non rimanda sempre e
solo a responsabilita comunitarie ma chiama in causa anche la responsabi-
lita soggettiva se tra soggetto e sistema si individuano delle interconnessio-
ni. Altrimenti, nel contesto habermasiano, si introduce ancora un
relativismo e un soggettivismo morale che svincola il soggetto da ogni re-
sponsabilita, e si afferma che ogni «colpa» viene attribuita ad un «involon-
tario intreccio comunicativo» che il soggetto agente attribuisce ad una
responsabilita comunitaria (Habermas 1985: cap.IV) ed ogni, azione ed
ogni realta ha una dimensione solo contingente.

Etica e morale.

Nel dibattito sull’etica st introduce da piu parti una distinzione tra etica
e morale, che in altri tempi non si sarebbe fatta né sul piano teorico né sul
piano dell’agire concreto del soggetto nel sistema sociale. Tale distinzione
viene posta come elemento caratterizzante dall’esperienza postmoderna
ed evidenzia il dualismo tra autonomia sistemica e comportamento sogget-
tivo, anche se studiosi come Crespi non escludono che una base morale
possa discendere dall’etica, considerando la morale, con riferimento a Wil-
liams «una varieta del pensiero eticon (Williams 1987: 214; Crespi 1989:
203).

10



Per molto tempo si ¢ insistito su vecchi e superati conflitti quali quelli
della laicita o religiosita dell’etica, con una notevole confusione nell’uso dei
termini efica e morale. La morale nel pensiero moderno non ¢ tanto una pro-
posizione di un concetto di bene noto alla coscienza morale immediata
dell’'uomo, di una verita dello spirito umano di fronte al quale il soggetto
deve determinarsi, quanto una descrizione delle leggi del fatto sociale che
esteriorizza 'esperienza morale dell'uomo. Di conseguenza I’etica, distinta
dalla morale (ma non separata nella prospettiva in cui si pone il presente
studio) ¢ una teoria scientifica e non normativa. LLa morale, quindi, si rife-
risce ai «fatti», ai sistemi normativi che si impongono nella esperienza con-
creta di un soggetto e di un gruppo sociale; I'etica si puo riferire alla
riflessione scientifica, come teoria dell’esperienza morale (Viano 1981: 7-
23; Lalande 1971: 277-278). Approfondendo la distinzione tra morale ed
etica, si puo dire che la prima ¢ una dimensione oggettiva, pubblica e so-
ciale, un insieme di costumi e di precetti concreti e la seconda st riferisce
alla sfera soggettiva intenzionale e all’autenticita della vita.

Nel dibattito attuale il problema e I'interrogativo prevalente ¢, in ogni
caso, quello della responsabilita e specificamente dei /wziti etici da porre
all’agire sociale, e all’agire scientifico, anche se per molti scienziati i limiti
si possono solo riconoscere e non imporre. Da un lato, semplificando, si
puo porre Rifkin che sostiene che la scienza deve essere controllata dall’eti-
ca e dall’altro non si puo non fare riferimento a Weber e alla sua idea che
la scienza rappresenti 'ultimo paradigma e la piu recente espressione sto-
rica dell’esperienza morale. Nel mondo disincantato 'impegno ¢ per la ve-
rita, quale che sia, scevra da illusioni, freddamente scientifica, nel segno
della quale siamo chiamati a vivere secondo un modello che ¢ incarnato
dallo scienziato, senza fede ma severamente fedele al proprio compito in-
tellettuale.

Anche dall’interno della filosofia postmoderna alla domanda «possiamo
fare tutto cio che possiamo farer» Vattimo afferma che «dobbiamo fare
solo cio che possiamo» fare senza isolare il «potere scientifico tecnico» da
quello pit ampio che ¢ il livello di accettabilita comune di certi comporta-
menti e la loro disponibilita. L’«ethos» ¢ la «sostanza spirituale del nostro
mondo di vita» (Vattimo 1990: 198), esso ¢ vago razionalisticamente ma si
puo esprimere nei meccanismi del consenso.

Il problema del limite ¢, ovviamente, legato a quello della responsabilita
della scienza e della ricerca scientifica ed ¢, oggi, un tema filosofico e so-
ciologico di primaria importanza anche se ancora, come ricorda Antiseri

11



(1990: 7), c’¢ chi in modo unilaterale sostiene che la scienza, in quanto
scienza, non ha nessuna responsabilita sociale, oltre a riproporre tematiche
weberiane, gia ricordate, della scienza come paradigma ultimo ed espres-
sione storica dell’esperienza morale e «vocazione» per 'vomo. In questo
dibattito, non a caso, le scienze biologiche sono, tra tutte le scienze, quelle
in cui piu si sviluppano i conflitti etici, per le potenzialita e le capacita di
manipolazione della stessa natura di ogni essere vivente, e sono, il «centro
di gravita dell'immagine scientifica del mondo», come dice con Wright
(1987). Egli introduce una distinzione tra razionalita e ragionevolezza,
dove la prima «ha a che fare in primo luogo con la correttezza formale del
ragionamento, con I'efficacia dei mezzi per raggiungere un fine, con la con-
ferma e con il controllo delle opinioni. La razionalita ¢ orientata verso un
finer, 1 giudizi di ragionevolezza, invece, sono orientati verso il valore e
vertono sul modo di vivere rettamente e su cio che 'uomo, e per 'uomo,
si ritiene buono o cattivo, «cio che ¢ ragionevole ¢ senza dubbio anche ra-
zionale, ma cio che ¢ meramente razionale non ¢ sempre ragionevole».

Anche Luhmann affronta il problema della responsabilita della scienza
per le conseguenze del proprio operare e per il problema dell’autocontrol-
lo interno sulle implicazioni della ricerca per 'ambiente esterno, fisico e
sociale. Egli difende, pero, scartando le «reazioni difettose, le semantiche
difensive» che reclamano la responsabilita morale per le conseguenze se-
condarie, la differenziazione del sistema scientifico per cui la «scelta»
dell’utilizzabile o meno non ¢ compito della scienza ma di altri sistemi:
«’economia dal punto di vista della redditivita economica, il diritto secon-
do i critert del diritto in vigore, la politica dal punto di vista delle opportu-
nita’. Ia scienza ¢ diventata «crescita delle capacita di soluzione e
ricombinazione» (Luhmann 1989: 163), per cui «la fantasia mette le ali,
sono pensabili combinazioni di nuovo tipo, siano essi manufatti tecnici, si-
ano conseguenze secondarie non intenzionali di questi, forse catastrofi-
che» (ib: 168), per cui il problema che si pone con la differenziazione
funzionale del sistema scientifico ¢ la possibilita di una selezione tra queste
infinite possibilita di combinazioni ma ¢ molto improbabile che tale razio-
nalita possa richiamarsi a dei principi etici. Luhmann non ritiene possibile
assumere un fondamento morale alle autolimitazioni delle possibilita so-
ciali e scientifiche attualizzabili per cui non puo che respingere il concetto
di limite sviluppato dalla cultura ambientalista.

Riferendoci ancora a Crespi, ¢ «nell’esperienza postmoderna» che
«emergono i limiti della morale mentre si aprono nuove possibilita di com-

12



prensione della dimensione piu autentica dell’etica» (Crespi 1989: 198);
egli, citando Habermas, accenna ad un «primato dell’etica sulla morale»
fondando tale posizione, con riferimento a Williams, sul concetto che I'eti-
ca orienta a «decidere sulla base di cio che sonow, per cui la verita necessaria
¢ «l primato dell'individuo e delle disposizioni personali». La vita indivi-
duale, pur senza escludere la societa e la relazione con altri soggetti, ha tut-
tavia un grado di differenziazione da quella degli altri «nella sua opacita e
nel suo disordine, non meno che nelle sue intenzioni razionali, quanto ba-
sta a farne la vita di gualcuno» (Williams 1987: 243).

Ogni sforzo, sia nella prospettiva kantiana che utilitaristica, per ricercare
e fondare la morale su principi imparziali e universali ¢ destinato al falli-
mento in quanto lo stesso limite della sfera morale ¢ esso stesso un fatto
moralmente rilevante (Williams 1987: 55).

11 problema del ‘limite» emerge con forza negli anni 70, con la teoria de
« limiti dello sviluppow, accentuando le contraddizioni tra organizzazione
del sistema ed esperienza soggettiva che 1 principi di razionalita, segno di-
stintivo della modernita dopo Max Weber come ricorda Habermas, non
sono stati in grado di gestire.

La frammentazione derivante dalla parzialita delle forme del sapere ge-
nera una frammentazione e un disorientamento anche nella ricerca di cri-
teri generalizzabili che garantiscano un fondamento per la solidarieta
sociale. Il quadro concettuale della modernita illuministica si incontrava, e
si incentra, invece sul dominio del sapere, la realta ¢ oggetto di scienza e
del suo potere. Gli ideali sono lefficienza produttiva, la perfettibilita, la ra-
pidita; essa tende a ridurre tutto a oggetto spazio-temporale usabile secon-
do il progetto di chi possiede il sapere e secondo la potenza tecnologica a
disposizione (Rifkin 1988: 122). L’avventura della modernita ha consentito
agli uomini di raggiungere la potenza attraverso la sistematica distruzione
dei limiti.

11 richiamo ai limiti, sia delle conoscenze che delle capacita umane, e in-
sieme alla liberta di scelta e di progettazione dell'uomo, sostituisce alla falsa
alternativa tra dominio sulla natura, il «prometeismo», e la sottomissione
alla natura, il «primitivismo», un concetto di agire razionale e responsabile.
Cio¢ il limite non viene imposto come legge o veto sociale, ma viene rico-
nosciuto in una complessa relazione tra potere e ragione. I limiti si confi-
gurano come «autorestrizioni» che impediscono alla potenza di risolversi
in catastrofe per 'uvomo e la natura, come assunzione di responsabilita,
fondata non tanto su una «euristica della paura» (Jonas 1990) che recupera

13



solo una primitiva memoria sociale del limite dagli esiti paralizzanti, ma re-
cuperando tematiche di controllo razionale proprie della tradizione
dell’'umanesimo europeo. Non si tratta di introdurre nuovi «tabu» che ri-
ducano lo spazio della ragione che si ¢ definita proprio nello sfidare i tabu
e nell'interrogarsi sul sacro ma, se ¢ vero come dice Jonas, a cui accenne-
remo in seguito, che la tecnologia con le sue potenzialita e i suoi rischi ri-
chiede una riflessione spinta all’estremo, questo controllo puo essere
condotto non sulla «paura» bensi su una riflessione consapevole e raziona-
le della complessita della situazione, senza introdurre nuovi tabu o nuove
sacralita per contrastare il processo di desacralizzazione innescato dal pro-
gresso scientifico.

Il senso di impotenza, che in molti casi puo derivare dalla «cultura dei
limiti», puo aprire nuove potenzialita e nuove possibilita di maturazione
anche soggettive per una conoscenza di se stesso e una assunzione di re-
sponsabilita.

Per Rifkin (1988: 123) «sapere significa sapere come convivere con cio
che ci circonda, non come dominarloy; lobiettivo ¢ quindi quello di armo-
nizzare 'uomo con tutto il resto della realta, individuando le relazioni che
collegano e uniscono 'uomo al cosmo e il cosmo entro di sé, dove la stessa
«sicurezza» dell’'uomo non si fonda sulla capacita di dominio ma sulla «co-
noscenza empatica» in grado di controllare i rischi tecnologici. Lo «choc
del futuro» non ¢ solo il titolo di un celebre libro del futurologo Alvin Tof-
fler (1972), ma un sintomo di una malattia dal decorso incontrollabile. Al
futuro si guarda ormai con inquietudine e paura, una paura che non ¢ piu
cosmologica ma antropologica. La ballata dell’apprendista stregone ¢ di
nuovo di moda, la scienza e la tecnica, pensata e progettata dall’'uomo,
sfuggono al suo controllo (Peccei 1981; Erbich 1975), e «’'uomo faustiano
¢ divenuto schiavo della sua creazione» (Spengler 1973: 139).

Dal concetto di «limite» si sono sviluppate anche una filosofia ed un eti-
ca «ecologista» che si propongono di sviluppare le interconnessioni tra so-
ciale e ambiente, fondandosi sulla premessa che la natura ¢ soggetto di
diritti e di crediti allo stesso livello dell'uomo, per alcuni in senso univoco
per altri in senso analogo (Auer 1988). Analogia, somiglianza, differenza
sono alcuni dei termini con i quali si cerca di definire il ruolo degli uomini
e degli altri esseri viventi. Finora, per alcuni, erano gli uomini al «centro»
dell’universo, per altri era la vita al «centrow, per altri era Dio al «centrow, e
cosi via. Il problema veniva posto su chi era al «centro», mentre I'etica eco-
logica pone il «rapporto» tra uomo e natura come primario, tracciando, e

14



in alcuni casi prescrivendo, comportamenti rigidi in nome di una respon-
sabilita ambientale «collettiva» fino ad ipotizzare una sorta di ‘Stato verde»
(Fazio 1990) che emani leggi e provvedimenti in base a principi ecologici
adottati anche in forma autoritaria. Una prima contraddizione in questa
posizione, a cui accenniamo sommariamente, ¢ proprio relativa al concet-
to-chiave della filosofia ecologista, cio¢ al limite, che dovrebbe essere ap-
plicato anche alla visione dello Stato e all’'uso del pensiero nel progettare
nuove etiche collettive.

Una proposta di nuova etica planetaria ¢ stata elaborata dal gia citato
Hans Jonas, filosofo tedesco allievo di Bultmann e di Heidegger, ed espet-
to di bioetica. Egli muove dalla constatazione che il potere dell’'uomo sul
pianeta, grazie alla tecnica, si ¢ accresciuto enormemente per cui le conse-
guenze delle sue azioni non ricadono soltanto sul prossimo in senso spa-
ziale e temporale, ma anche sui lontani e sui posteri, ipotecando lo stesso
futuro dell’'umanita. La nuova etica dovrebbe caratterizzarsi per I'inclusio-
ne anche delle generazioni future e della natura come tale tra i soggetti ver-
so cui si hanno dei doveri. Per delineare, in qualche modo, le conseguenze
si dovrebbe poter riferirsi ad un agire pianificante, a scelte tra alternative
possibili. Finora la possibilita di prevedere e pianificare era limitata in sin-
tonia con la vicinanza degli obiettivi accessibili al nostro potere o al piu era
Iesperienza passata che si proiettava nel futuro. L’ordine di grandezza
dell’azione umana era di fatto commisurata sul «raggio» di controllo e di
previsione possibile. Ma oggi «’ordine di grandezza causale delle imprese
umane ¢ cresciuto enormemente nel segno della tecnica; processi senza
precedenti sono diventati la regola e 'analogia con esperienze passate ha
perso la sua validita; gli effetti a lungo termine sono piu facilmente calco-
labili ma anche piu contraddittori» (Jonas 1990a: 221).

Per Jonas la dimensione etica ha il suo fondamento nel «principio re-
sponsabilita» (Jonas 1990a) su cui delinea una sua «euristica della pauran.
Per affrontare I'incertezza c’¢ la regola di seguire, nel dubbio, la prognosi
peggiore. Egli formula 1 principi etici per una civilta tecnologica coniugan-
do le suggestioni kantiane con la necessita di aprire il fronte etico della re-
sponsabilita verso il futuro, «agisci cosi che le conseguenze delle tue azioni
concordino con la conservazione di una autentica vita umana sulla terra»,
«agisci cosi che la conseguenza delle tue azioni non siano catastrofiche per
la possibilita futura di una simile vita» (Jonas 1990: 30).

In passato era la natura a minacciare 'uomo oggi, invece, «noi siamo di-
ventati piu pericolosi per la natura di quanto mai essa lo sia stata per noi»

15



Jonas 1988: 27). «oggi il potere dell'uomo e la sua eccedenza rispetto ad ogni
conoscenza certa delle conseguenze ha assunto dimensioni tali che gia
I'esercizio quotidiano del nostro sapere e del nostro potere, che vige di
routine nella civilta moderna e di cui tutti noi viviamo, ¢ diventato un pro-
blema eticon(Jonas 1990a: 220). Il rischio richiede di sviluppare uno sguar-
do anticipatore al futuro per orientarci su quanto non deve essere, e cio per
la prima volta ¢ possibile per la crescita di informazioni possedute sulle
conseguenze a lungo termine dell’agire collettivo.

«L'uomo ¢ 'unico essere a noi noto che puo avere responsabilita. .. ’ha
di fatto, poiche la puo avere» (Jonas 1990a: 220); la possibilita di scegliere
tra azioni alternative, sulla base della conoscenza e della volonta, ¢ una sua
attitudine ontologica. Il principio responsabilita zzduce un dovere di re-
sponsabilita nei confronti del futuro del'uvomo, estraendo un contenuto da
una essenza formale, «dalla capacita di responsabilita al dovere di assumere la
responsabilita» (Jonas 1990a: 224) dove la capacita ¢ prima di tutto data
dall’esperienza come fatto. La responsabilita ¢ «per qualcosa» ma anche
«verso qualcosa» e ristanza obbligante o ¢ la divinita o la coscienza (ib:
219), ed inoltre la responsabilita ¢ relativa al valore che ha I'oggetto coin-
volto e il valore ha un diritto sul progetto. Ma il potere dell'uomo di assu-
mersi responsabilita ¢ piu di una constatazione empirica, ¢ un tratto
essenziale della sua costituzione d’essere, per cui si delinea una antropolo-
gia filosofica, cioe una ontologia dell’essere dell’'uvomo e quindi una formu-
lazione metafisica che, per Jonas, ¢ la fonte, con la storia in cui 'uomo si ¢
gia rivelato, che puo fornirci elementi «sul fondamento autentico dell’'uma-
nita e dover essere dell'uomoy (ib.: 222). Jonas, inoltre, si chiede quale re-
gime politico possa incarnare un’etica di questo tipo, nella convinzione,
non scontata, che un regime possa e debba incarnare un etica, ipotizzando
una nuova forma «verde» di Stato etico attraverso il quale, per I'autore,
«’eventuale sapere di pochi possa influire nell’agire di molti». Il modello di
Stato non puo che essere scelto, volenti o nolenti, per Jonas, tra forme di-
verse di «tirannide» in quanto i meccanismi tradizionali di raccolta del con-
senso democratico sono inefficaci di fronte agli interessi organizzati che
sono in gioco nel caso in cui misure impopolari, ma indispensabili, venga-
no imposte per una radicale riduzione dei consumi.

Su piani e con premesse teoriche diverse da Jonas, ma ugualmente ri-
chiamantesi alla responsabilita, elaborano delle ipotesi di nuova etica stu-
diosi come Moltmann e Kiing. Anche per loro la natura, e gli altri esseri

16



viventi, non hanno un valore d’uso per 'uomo, ma hanno anche un valore
proprio, una dignita creatural.

Ambedue si riferiscono all’ «<umanita» come fondamento etico universa-
lizzabile. Per Moltmann 'umanita non ¢ costituita solo da tutti gli esseri
umani che vivono nel tempo concentrato di un’epoca, ma anche da tutti
gli uomini che vivono nell’estensione dei tempi, nella serie delle generazio-
ni umane (Moltmann 1990:145-161). Cio che fino ad ora ha garantito
come dato naturale, e quindi anche evidente, la sopravvivenza del genere
umano, ¢ stato un «patto generazionale». Tutti gli esseri umani, di ogni
tempo, non devono essere trattati in modo da mettere per principio in que-
stione la loro «qualita di soggetti» (Kant) e questo ¢ possibile se la respon-
sabilita si estende a tutta 'umanita non solo presente ma anche futura.

Lungo 1 millenni sono state le religioni a legittimare, a motivare e spesso
a sanzionare con pene 1 grandi sistemi di orientamento. Per Kiing (1990)
sara da una «pace tra le religioni» che potra scaturire un concreto ézhos uni-
versale di base. Il punto di convergenza delle grandi religioni ¢ 'umanita,
come esigenza minima comune che sarebbe in grado di fondare un con-
senso di fondo minimo su determinati valori, norme e comportamenti, ela-
borando cosi «un’etica universale delle religioni mondiali a servizio della
societa mondiale» (Kiing 1990a: 126-144). Per Kiing con la prima guerra
mondiale si ¢ avuta una svolta epocale che ci introduce in una fase storica
non solo postmoderna ma anche posteurocentrica, postcoloniale, postin-
dustriale, postpatriarcale, postconfessionale. Con quell’evento finiscono
mille anni d’impero romano, quattrocento delle chiese protestanti, il regi-
me degli zar, 'impero musulmano, e gia da allora si individuano problema-
tiche, di attualita oggi, sulla fine della societa borghese e di critica al
concetto di civilizzazione.

La ricerca di una nuova etica, per Kiing, si puo ritrovare ripensando il
problema della verita nello spirito di una liberta motivata in chiave cristia-
na. Diversamente dall’arbitrio, la liberta non significa, in negativo, disfarsi
da qualsiasi vincolo ed obbligo, ma anche, in positivo, liberta per una nuo-
va responsabilita. Per Kiing il cristiano non detiene il monopolio della ve-
rita, n¢ ha il diritto di rinunciare, in nome di un pluralismo basato
sull’arbitrio, alla professione della verita: dialogo e testimonianza non si
escludono a vicenda. Egli vede il comune terreno nei diritti umani su cui
le grandi religioni universali hanno gia espresso i grandi imperativi elemen-
tari. La svolta epocale non tollera piu nessuna etica totalitaria sulle altre,
cosi come la ragione non si lascia sanare dalla ragione e le carenze e i gravi

17



danni della scienza e della tecnica non si lasciano rimuovere da una scienza
e da una tecnica accresciute, ma si richiede una visione di insieme e una
nuova coalizione tra tutti i settori della societa, e in particolare tra credenti
e non credentl, sulla base del riconoscimento che, superando ogni fonda-
mentalismo, «senza la dimensione religiosa non ¢ realizzabile una genuina
etica universale»: un’etica nuova, universale, un’etica della responsabilita
verso tutti gli uomini, verso 'ambiente e I'uso delle risorse, verso le gene-
razioni future che abbia al centro 'uomo «come criterio e come obiettivoy.

Il postmoderno come continuita e rottura.

Le trasformazioni di lungo periodo della nostra societa si possono rag-
gruppare teologicamente nella polarita modemo/postmoderno, dove il
nesso ¢ un complesso intreccio di continuita e di rottura (Mari 1987: 7-13).
Il postmodemo, nelle sue molteplici articolazioni, come filosofia e cultura,
si propone un superamento della cultura della modernita, della sua conce-
zione «forte» della razionalita, capace di risolvere i problemi di qualita della
vita, e di definire 1 fini e delineare un progetto da parte del soggetto, del
mito del progresso, inteso come crescente assoggettamento della natura at-
traverso il lavoro dell’'uomo reso sempre piu produttivo dagli sviluppi della
scienza e della tecnica, dal primato della soggettivita individuale. L’idea di
passaggio di epoca, che sta alla base della dialettica moderno/postmodet-
no ¢ la messa in crisi di uno schema unitario che vedeva la storia colta
come tale attorno alla centralita della coscienza, attorno alla storicita dello
spirito umano (Colzani 1990: 2).

Tratti caratteristici della modernita (come lo sviluppo di strutture sociali
piu complesse e flessibili, il declino delle ideologie totalizzanti, piu tolleran-
za e pluralismo, piu informazione e cultura, piu sensibilita verso 1 diritti di
cittadinanza) coesistono con un «degrado esistenziale» (gia descritto come
patologia storica da Durkheim, Weber, Tocqueville, Dostojevskij) che si
manifesta in sintomi quali carenza di progettualita e distacco da un sistema
di valori universalizzanti. Il postimderno si qualifica come rifiuto della to-
talita, dell’'universalismo, della acquisivita dei ruoli, della certezza, conse-
guentemente si diffonde nell’agire umano un senso di impotenza e di
smarrimento, di abdicazione e di disimpegno pragmatico ad assumersi re-
sponsabilita nei confronti dei problemi posti dalla crescente complessita e
frammentarieta del sistema. Allora anche il «rischiow, il «limite, gli «effetti
non voluti», sono problemi primari. I’incertezza stessa puo essere insieme

18



problematico e attraente, ha un fascino e una generalita in carenza di una
teoria in grado di analizzare le interazioni intersoggettive, e sostenere com-
portamenti sociali conseguenti e coerenti. Tra moderno e postmodemo
non si puo stabilire una sequenza storica ma un intreccio profondo, una
circolarita tra i due poli, secondo una prospettiva delineata da J.F.Lyotard
(1981) in cui il postmoderno non segna la fine del moderno, ma un mo-
derno statu zascenti. Esso piu che una discontinuita, quindi, ¢ una crisi dei
paradigmi della conoscenza e della progettualita (Mongardini-Maniscalco
1989: 14, 46). A livello sociale si sviluppa una ambivalenza per cui si ha pit
sicurezza e piu insicurezza, piu sviluppo e piu rischio, pitt conoscenza e piu
ignoranza (Merton 1987).

La condizione postmoderna (Lyotard 1981) si caratterizza per la nega-
zione della capacita umana di chiarificazione, imperniata sul disconosci-
mento della sussistenza di «valori ultimi» in grado di fondare, giustificare,
legittimare un qualsiasi ordinamento della societa, di motivare e orientare
comportamenti, di conferire senso unitario e quindi una effettiva intelligi-
bilita alla vita umana e alla societa.

1l pensiero postmoderno ha denunciato due illusioni di modernita: I'ir-
realta della nozione di presenza nel concetto che la modernita possiede del
tempo presente e lirrealta dell’autocomprensione del soggetto moderno in
quanto fondato su se stesso.

In un epoca in cui i soggetti umani sono ovunque in pericolo, 1 postmo-
derni parlano della «<morte del soggetto» e della coscienza soggettiva come
completamente dell’ermenecutica della «morte di Dio». Certamente si ha
una fede illusoria nella presenza del S¢ moderno, autofondantesi. Sono
modelli inadeguati quelli del S¢ moderno e del tempo presente della mo-
dernita, sia quello puramente autonomo dell’llluminismo, sia I'lo espres-
sionista dei romantici, sia I'lo in angoscia degli esistenzialisti o I'lo
trascendentale delle filosofie trascendentali e delle coscienze.

La modernita, da Cartesio in poi, desidera costituire le proprie fonda-
menta su una coscienza ingannevolmente pura e su una identita falsamente
sicura. Come chiariscono i postmoderni, peraltro, il moderno S¢, sfortuna-
tamente per le sue pretese fondative, deve fare uso anche del linguaggio. E
il gioco stesso di autodemolizione, di non fondazione det significati di ogni
linguaggio, fara si che nessun significato -specialmente il grande significato
moderno, il soggetto moderno- trovera mai I'identita pura, 'autopresenza
chiara e distinta che esso cerca, o la totalita che si sforza di afferrare. Que-

19



sto soggetto moderno autofondantesi, presente a se stesso, ¢ Morto: ucciso
dalle proprie pretese di fondare ogni realta su se stesso.

L’idea «forte» che non sussistano valori ultimi, una sorte di nichilismo
dei valori, comporta la perdita di credibilita della nozione stessa di soggetto
umano. Tale nozione implica 'esistenza di un «centroy» intorno al quale si
raccolgono e si ordinano gli eventi, e dal quale la realta esterna puo essere
in significativa, anche se limitata, misura chiarita, spiegata, fondata e quindi
fatta responsabilmente propria, cio¢ «soggettivizzata», tramite facolta
mentali dell'intelletto, della volonta, dell’'immaginazione e del sentimento.

Ma il pensiero postmoderno si esercita a demolire la storia del passato e
del presente piu che attualizzare una qualche speranza etico-politica. Si de-
molisce lo status quo in tavore del fluscus quo.

Nel pensiero postmoderno ¢ implicita un’etica della resistenza che con-
trasta spesso contro il germe delle riflessioni postmodeme sull’impossibi-
lita di qualsiasi determinatezza (Lévinas 19806). Nello stesso tempo, pero, i
movimenti postmoderni, attenti alla falsita di tutte le nozioni di presenza
pura basata sulle concezioni prevalenti del soggetto moderno, hanno de-
nunciato una volta per tutte il carattere illusorio di questa speranza senza
speranza della modernita. La postmodernita al suo meglio libera le voci
della conoscenza soggiogata; le voci di tutti coloro che sono marginalizzati
dalla storia ufficiale del trionfo moderno e puo aiutare tutti a recuperare
quelle voci marginalizzate e a ritrovare un NUOVO SOZEetto in processo e in
giudizio al di 1a dello scenario prevalente della morte del soggetto, soprat-
tutto se la ricerca si allarga dall’orizzonte, egocentrico e ristretto, dei dilem-
mi del mondo occidentale proprio mentre sta nascendo un nuovo mondo
policentrico.

Il centro occidentale non puo continuare a credersi «b» centro se vuol
sanare se Stesso ma rivolgersi anche alla comunicazione e alla solidarieta
con tutti gli altri centri senza proiettare su questi i suoi timori, le angoscie
attuali, le speranze e i desideri.

Ma I'assenza di un centro non significa ineluttabilmente piu anarchia e
disordine, ma solo «policentrismon: se non esiste pit un centro con le re-
lative periferie, gli «altri» non sono marginali rispetto ai nostri centri, ma
sono centri aloro volta. Occorre superare orgoglio dell’assenza di un cen-
tro, altrimenti dopo aver ucciso il soggetto moderno si puo trascinare la re-
alta in un labirinto senza centro, senza soggetto, ma solo occidentale
invece di creare, in una onesta retorica antiumanista, un NUOvo umanesimo
occidentale dal volto umano.

20



Vattimo vede la dimensione emancipatoria dell’esistenza nell” «oscilla-
zione» (Vattimo 1989: cap.IV). Egli sostiene che il segno della fine della
modernita ¢ la «dissoluzione dei punti di vista centrali (ib.: 12), la fine della
possibilita di pensare «’esistenza di un centro intorno al quale si ordinano
gli eventi» (ib.:9). La postmodernita ¢ I'esperienza «che ’essere non coin-
cide necessariamente con cio che ¢ stabile, fisso, permanente» (ib.: 19-20),
e le identita soggettive non sono rappresentabili con contorni fissi, ma ¢
«cio che non ¢, che dilegua, che si afferma nella sua differenza in quanto
non ¢ presenza, stabilita, struttura» (ib.: 100), procedura di sottrazione. La
conclusione ¢ «un’esperienza «indebolita» della verita» (ib.: 61-83); ma, per
Vattimo, questa perdita non ¢ negativa ma, al contrario, apre la strada ad
un ideale di emancipazione che ha alla propria base un’esperienza di «plu-
ralita» (ib.: 15).

Per Crespi, riferendosi al pensiero di Vattimo, il postmoderno non ¢
«superamentox» della modernita od «opposizione» (cfr. Crespi 1988), ma si
presenta come la sua «derivar e il suo «dissolvimenton. Il crescente anoni-
mato della societa complessa richiede una presa di distanza da modelli so-
ciali di tipo sistemico che vanno sempre piu considerati come strumenti
analitici e non tanto come teorie descrittive del principio attivo operante
nella realta. Per Crespi «l’analisi sociale puo essere fondata su una teoria
dell’azione, che a partire dalla priorita dell’esser situato rispetto alla dimen-
sione cognitivo-progettuale, consideri 'ambivalenza del rapporto tra azio-
ne e ordine simbolico-normativo, i processi di reificazione che ne
derivano, ma anche la capacita di negazione di tali oggettivazioni da parte
dei soggetti e il loro potere di gestione delle inevitabili contraddizioni che
emergono in quello stesso rapporton (Crespi 1988: 467).

Alla interazione soggetto-sistema si sostituisce la relazione come tale, in-
tesa come comunicazione. Attualmente il postmoderno, sostiene Donati,
ritiene che «la relazione diventi fine a se stessa... essa puo fare a meno del
soggetto e di tutte le entita collettive piti 0 meno istituzionalizzate, nonché
della razionalita normativa», ma l'interpretazione esatta ¢ diversa in quanto
il postmoderno non sostiene una societa che elimina tanto il soggetto,
quanto «mette in rilievo I'irriducibilta del soggetto come «mente», 0 «co-
scienzay, o «ambiente» dell’azione e del sistema sociale... il postmoderno
¢ la contemporanea esaltazione e dissoluzione della relazione socialen(Do-
nati 1989: 180).

Si sostiene quindi una ideologia individualistica dove I'cdo» ¢ completa-
mente libero da vincoli specialmente da quelli derivanti da un fine morale

21



e stabile. L’assunto teorico ¢ che non esiste alcun criterio etico di discerni-
mento del vero dal falso, del bene dal male, 'unica guida possono essere
solo 1 nostri senthnenti.

L’io ¢ libero allinterno di una nicchia in cui ricerca Pauto-espressione e
in cui adottare uno stile di vita. Cio che ¢ esterno gli ¢ indifferente. Ma I'in-
differenza permea l'io anche nel suo privato. L’io assolutamente libero
porta all’esperienza di io assolutamente vuoto; cio¢ ad una identita destrut-
turata e frammentata carente di un centro, concentrata sul presente e la
quotidfanita. Si ha una dissociazione tra sfera privata e sfera pubblica che
fonda e diffonde una «cultura del narcisismon; alla societa ci si rapporta
non in terinini di costruzione o di trasformazione ma in termini di adatta-
mento, con un atteggiamento solo difensivo e di paura del futuro.

Ma il diritto/aspirazione dell'uomo ¢ quello della sua autorealizzazione
«a compiersi come progetto» (Palazzo 1989: 26) e questo significa stabilire
delle relazioni con P«altrow.

Una cultura nuova, che coniughi razionalita e limiti, ¢ una cultura della
«condivisione», dove I'altro ¢ riconosciuto non solo come «generalizzato»
ma come persona, come «altro», come «diverso» da me. La logica della di-
versita ha come obiettivo la valorizzazione di cio che in ogni individuo ¢
specifico, unico, in quanto diverso da un altro. Il presupposto ¢ la relazione
con gli altri da cui I'individuo per essere tale deve differenziarsi senza se-
pararsi, ¢ una sorta di «relazione-confronto» (Piazzi 1989: 22).

La larga generosita della societa capitalistica costituisce una falsa com-
plessita che ¢ smentita dalla riduzione della diversita a pura molteplicita:
I'unita ¢ appannaggio esclusivo dell'insieme e con essa la soggettivita ¢ sot-
tratta a chiunque non si ponga dentro a quell’'unita e non ne assuma la pro-
spettiva e Pottica. Cosicché il luogo dell’unita ¢ ad un tempo il luogo
dell’eguaglianza e della sua negazione infinita, cio¢ della gerarchizzazione
quantitativa della sua fruizione.

IlTuogo vero della complessita ¢ quello della diversita soggettiva che, va-
lorizzando la qualita, permette la sostanziale uguaglianza quantitativa che
non ¢ una pura affermazione di diritti ma I'assunzione della soggettivita
come fondante la societa grazie alla crescente complessita e liberazione
delle sue capacita dove sistema e soggetto difendano e si scambino vicen-
devolmente la funzione di fine e di mezzo dandosi, interfacciandosi,
espressione, principio e legittimazione reciproca. Occorre allora trovare le
forme sociali che consentano di riconoscersi tra persone, e di riconoscere

22



negli altri degli altri e non dei se stessi senza indulgere in comportamenti e
politiche narcisistiche.

Soggettivita e progetto.

La distanza tra sistema sociale e coscienza, soggettiva e collettiva, ¢ cre-
scente. Nella cultura occidentale ¢’¢ una linea continua di ricerca, in forme
e con contenuti storici, filosofici e simbolici diversi, di una «unita» nell’esi-
stenza umana. Le etiche tradizionali, sia pure diverse tra loro ma con il co-
mune obiettivo di connettere il piano soggettivo e interpersonale con
quello della societa, stanno ricercando, in ambiti culturali, politici, econo-
mici, antropologici diversi una loro rifondazione epistemologica che supe-
ri una riduzione della morale a pura e concreta comunicazione tra persone
nella loro specifica situazione e tradizione di mondo vitale e nell'immedia-
tezza delle relazioni intersoggettive. Cosi come a livello di sistema sociale
si tende al superamento di una concezione diffusa di morale sociale relativa
alla semplice salvaguardia e crescita del sistema collettivo stesso operata
con una dinamica di selezione. La valenza morale si legittima cercando il
superamento della frammentarieta del sapere e del soggetto, ritrovando
una dignita della persona come orizzonte sintetico in grado di orientare la
cultura e la progettualita umana e di stimolare la coscienza. Una societa si
costruisce e si salvaguardia sulla base di un «elemento» unificante: la vita in
comune ¢ possibile solo quando si afferma un ordine di diritto. Tutto cio
si basa su valori, e reciprocamente protegge e promuove tali valori, che a
loro volta presuppongono un’ «etica» o meglio un «consenso» su modalita
di comportamento fondate eticamente.

La dimensione soggettiva non ¢ eliminabile dall’etica e questa non elimi-
na le differenze ma, nella misura in cui svela 'autenticita del soggetto a se
stesso, ne chiarisce anche la dimensione relazionale e I'intersoggettivita e
I'ineluttabilita di regole morali che, prima ancora dell’istituzionalizzazione
giuridica, regolino i rapporti e i comportamenti interpersonali.

La sociologia non puo superare I'inadeguatezza dell’'impostazione siste-
mica ai problemi dell’ambiente senza ritrovare e tematizzare la dimensione
relazionale della vita sociale in cui il «sociale» non ¢ la genesi o 'esaurimen-
to del «vivente». Relazione significa anche che la soggettivita non ¢ assolu-
tizzabile riducendo il «sistema» ad un oggetto perche cosi si neutralizza il
rapporto di interazione e si introduce un rapporto d’uso. Con la crescita
degli strumenti manipolativi del sistema si perviene a quello stato di ege-

23



monia che trova un limite solo nell’intensita della ricaduta sul soggetto, e
sul’'umanita, degli esiti perversi di interventi impropzi.

L’esistenza non ¢ fine a se stessa, e 'autenticita non ¢ vivere solo il pro-
prio «esserci», ma ¢ la relazione non il solipsismo, la dimensione anche psi-
cologica e psicanalitica autenticamente umana dove le responsabilita verso
I'altro sono culturalmente condizionate, ma interne, non precedenti
all’esperienza. L’esperienza fa acquistare contenuto all'individuo; nei limiti
in cui fa esperienza delle cose 'uomo diviene ’'ambiente (oggetto dell’espe-
rienza) e 'ambiente diviene 'uvomo (soggetto dell’esperienza). La coscien-
za apprende sulla base dell’esperienza per cui un riferimento solo
idealistico ai «valori» ¢ astratto.

La coscienza (come noi funzioniamo e sulla base di quale codice etico)
nasce, in generale, quando una risorsa sta venendo meno (per esempio la
coscienza ecologica). Essa diventa allora un rimedio tardivo. Per esempio,
negli ultimi tempi sta sorgendo la coscienza dell’«inquinamento psiche»
perche la risorsa psiche sta diventando sempre meno diffusa. La coscienza
allora porta ad una risposta molto parziale, quella cioe di una ricerca di va-
lori di tipo difensivo. Una coscienza che non ¢ proiettata verso il futuro,
che non sa prospettarsi il «snuovor, che non ¢ orientata secondo un proget-
to e non ha riferimento in «altro che sé», diventa un’illusione di poter re-
cuperare energia e valori, linguaggi e codici simbolici, che di fatto ha gia
superato.

Ietica si riferisce ad un uomo che non ¢ solo produttore, ma ha una sua
dimensione ontologica e non ¢ costruito essenzialmente su relazioni di
tipo adattivo come viene concettualizzato nella tradizione sociologica da
Weber e Parsons. E comportamento «morale» si muove in ambiente socia-
le delimitato e orientato da regole condivise in grado di fondare prevedibi-
lita reciproche, allora la dimensione etica e la dimensione morale non
possono non congiungersi in qualche forma, sulla base del principio rela-
zionale della reciprocita e delle aspettative. Soggettivita e realta oggettiva
non sono disgiunte e non si puo prescindere dal rapporto soggetto/siste-
ma, come giustamente affermano i teorici dell'individualismo metodologi-
co, anche superando I'asimmetria integristica di Parsons.

L’attuale rinascita della soggettivita si associa ad una domanda di senso
e di giudizio che non puo non essere ricondotta al forum della coscienza
ed inoltre la soggettivita oltre a non essere di impedimento ci pennette di
cogliere aspetti rilevanti dell’esperienza societaria; una societa in rapida tra-
sformazione dove, sotto il profilo strutturale, «si verifica il passaggio da

24



una pluricollocazione rigida... ad una pluricollocazione flessibile» dove
«’individuo... occupera... contemporaneamente piu posizioni in diffe-
renti strutture sociali... ma con prevedibili sempre maggiori possibilita di
conciliarle tra loro. Infatti da un monocentrismo esistenziale si dovrebbe
passare — e di fatto si sta passando — ad un policentrismo esistenziale»
(Cesareo 1985: 19).

L’uomo di oggi vive un «io modulare» composizione piu per somma che
per integrazione di identita e identificazioni variegate e successive di appar-
tenenze dislocate. La crisi delle certezze positivistiche della scienza moder-
na, con quella della tradizione metafisica europea, induce una perdita del
fondamento della conoscenza dove il soggetto stesso della conoscenza ¢
circolarmente incluso nello spazio che deve analizzare. I.” «cuomo sapiens»
si trova a confrontarsi con un sapere «debole», con una perdita di senso
nell’esistenza, a confrontarsi con la dimensione della contingenza, del di-
sordine, della complessita, del relativismo etico e cognitivo. Il pensiero for-
te, informando la storia ha sottovalutato la realta multidimensionale della
stessa personalita umana, postulando da una parte 'uguaglianza tra «razio-
nale» e «buonoy, e dall’altra marginalizzando la componente emotiva da
quando, psicanaliticamente, 'onnipotenza di Dio ¢ stata introiettata nell’io
con Cartesio.

Una teoria della personalita che sostenga una prospettiva etica non puo
non riconoscere e analizzare quanta parte ha I'irrazionale nella sua elabo-
razione. Il «disinteresse» attribuito alla ragione puo nascondere il sospetto
di aver eliminato la dimensione emotiva ed irrazionale finendo di ripropor-
re, mascherata di «ragioni», I'illusione non risolta di onnipotenza. Occorre
una analisi aggiornata alla complessita del sistema, e alla nuova problema-
tica soggetto/sistema, di tutto il processo di socializzazione, sia nella pro-
spettiva antropologica che psicologica e sociologica. Se ¢ chiara la funzione
ultima della socializzazione, cio¢ produrre soggetti adatti a partecipare alla
vita della societa a cui appartengono, si sa poco sul modo in cui tutto cio
si verifica. Non basta descrivere i risultati, occorre sottolineare i processi.

La possibilita di interazioni multiple e complesse tra fattori genetici e
ambiente sociale deve essere presa in maggiore considerazione senza ridu-
zionismi. I’individuo non ¢ «l risultato passivo di dinamiche sociali, non
piu di quanto consideriamo le dinamiche semplicemente come gli effetti
cumulati delle azioni autonome degli individui. Lo psicologico ¢ piu di una
interiezione del sociale; il sociale ¢ piu di una proiezione dello psicologico»
CW.Doise, A.Palmonari, 1988: 20).

25



ILa coscienza si ritrova non nella linea di razionalita cartesiana ma nei
complessi rapporti che essa ha con la dimensione corporea, con 1 sensi, le
emozioni, i desideri, la cultura. In un’epoca, dove esiste la possibilita della
distruzione dell’'umanita e della vita sulla terra, un principio etico diventa
la difesa della vita fisica dell’'umanita e del singolo soggetto. I.a coscienza
morale si forma anche sulla base di evidenze che la quantita e la qualita dei
concreti rapporti sociali puo alimentare.

La crescente incertezza odierna nella coscienza morale personale, dove
piu che volere si prova e poi si valutano i risultati, si puo affrontare sulla
base di una nuova intenzionalita. Il riferimento all’ «caomo» nella sua unita
di mente e corpo ¢ particolarmente significativo, oltre che per i motivi
suaccennati, in una situazione dove si sta preparando il grande progetto
della societa informatizzata, dove questa unita, dalla societa e dalla cultura,
¢ sempre meno fondata in un processo conoscitivo che procede solo per
categorie di senso astraente in termini razionali informatici che rafforza,
senza intravedere resistenze adeguate, il processo di razionalita strumenta-
le.

Le societa moderne sono sempre piu in difficolta nel comprendere
come unita, efficienza e componenti morali possono essere differenziate e
integrate tra loro in una razionalita progettuale e, nel contempo, il modello
socioeconomico occidentale si sta opponendo ad una integrazione di etica
di convinzione soggettiva, dopo 'obsolescenza dell’etica manageriale di
tradizione calvinista, nei processi comunicativi sistemici.

Lo stadio della societa dell'informazione informatizzata, con i suoi epi-
goni nell’intelligenza artificiale, segna il successo del positivismo e la crisi
della ricerca di valori in grado di orientare una coscienza forte. L.a nuova
meccanica, che da Weber, Simon, giunge fino a Luhmann, con un tipo di
senso astraente fonda una unita culturale e strutturale in una nuova chiave
positivistica, che ¢ molto lontana anche da Comte. Una svolta puo essere
delineata principalmente sul piano etico, ripartendo dal soggetto, mente e
corpo, che scopre le leggi del senso astraente. Ardigo la individua in un
nuovo senso «empatizzante» (Ardigo 1988: 281; Cipolla 1990: 69) che esca
dalla critica strutturale dalla accettazione della fusione struttura/cultura in
termini astraenti di tipo meccanico. Crespi (1989: 14) afferma che I'agire
del soggetto ¢ riferibile ad una intenzionalita nel significato che dall’espe-
rienza puo trarre dei significati con una interpretazione del rapporto che la
coscienza stabilisce con la realta oggettiva. Intenzionalita e coscienza attiva
si richiamano a vicenda ma attualmente «l concetto di soggetto e di co-

26



scienza sono entrati in crisi» (Crespi 1989: 15) e con questo, si puo aggiun-
gere, si ha una impotenza dell’'uvomo a fronteggiare i problemi attuali e i
vari tentativi che vengono fatti sono ancora interni alla razionalita tecnico-
strumentale della modernita. Nella situazione attuale non si possono rifon-
dare nuove sintesi conoscitive né nuovi sistemi di valori etici, ma il sogget-
to puo ricercare nella pratica «un nucleo interno della personalita che sia in
grado di far fronte alle insicurezze proprie della sua situazione» e gestire le
contraddizioni della societa consolidando un potere individuale e colletti-
vo che si fonda sullo «sviluppo della nostra capacita di interpretare di volta
in volta la realta mutevole del sociale», pensando «’esistenza nel suo carat-
tere al tempo stesso determinato e indeterminatow, «di mantenere aperta la
differenza» (Crespi 1989: 197, 198). Crespi, pero, non chiude il problema
della morte del soggetto e ripropone la problematico di una progettualita:
«l problema di una nuova progettualita mi sembra trovi a sua volta una
possibile via di sviluppo di tipo non utopistico a partire dal riconoscimento
della tensione costitutiva del rapporto tra 'agire sociale e Pordine simboli-
co-normativo, che pone al centro dell’attenzione la funzione del potere
come capacita di gestione delle contraddizioni proprie della situazione at-
tuale. Anziche gia pensare, come Ardigo, a un oltrepassamento del po-
stmoderno, credo inoltre sia piu realistico considerare I'esperienza del
postmodemo come appena agli inizi e come ricca di possibilita non ancora
sviluppate» (Crespi 1988: 466). La problematica del soggetto ¢, per Crespi,
ancora del tutto aperta anche se «implicitar, non «dicibile» (come la verita);
dalla critica metafisica del soggetto, da Nietzsche, Marx, Freud, Heidegger,
egli ritiene che non ¢ possibile inferire la «morte del soggetto» giacche «il
riferimento al soggetto rimane implicito in ogni discorso e non ¢ facilmen-
te eliminabile» (Crespi 1989: 16).

Ardigo affronta e contrasta 'eclisse del soggetto e della dimensione per-
sonale dell’esperienza proponendosi una rifondazione «oggettiva» della so-
cialita. Il problema del soggetto ¢ una dimensione concettuale della sua
proposta per una rifondazione della teoria sociologica che vada «oltre il
postmoderno» ancorandola ai valori classici della tradizione europea: I'ori-
ginaria dignita della persona, la sua autonomia morale e spirituale, la sua
dimensione empatica che precede ogni comunicazione linguistica, la sua
stessa corporeita riconosciuta, contro le astrazioni simboliche dell’univer-
so multimediale, come tramite insostituibile di un rapporto tra esseri vi-
venti. La socialita non ¢ un prodotto del sistema sociale o dell’evoluzione
biologica o culturale, ma si struttura in una «connessione» tra soggetto e

27



sistema, con un ampia gamma di spazi di liberta e di influenze reciproche
ed efficaci; la polarizzazione crescente tra persona e societa, come sostiene
Ardigo, ¢ dovuta in gran parte per la presenza di un alto tasso di asimmetria
nelle organizzazioni collettive interne all’economia, la politica, la scienza,
ma nonostante questo ¢ possibile ed auspicabile una interconnessione tra
persona e sistema in una relazione dalle elevate contingenze. La soggetti-
vita va fondata anche su base metafisica, su una rifondazione della coscien-
za personale, come coscienza anche etica, non riducibile solo a prodotto
di cultura o a processi evolutivi di tipo circolare o a processi cognitivi na-
zionalistici sia di tipo utilitaristico sia contrattualistico formale (Ardigo
1989: 277, 274).

Ardigo, dalla teoria sistemica di Luhmann, accoglie tutto quanto ritiene
che in essa ci sia di compatibile con la lezione husserliana: la critica delle
scienze sociali di impostazione positivistica, la problematica del «senso»
come condizione che precede ogni possibile conoscenza scientifica, la no-
zione di complessita e quella, correlativa, di differenziazione sociale (Ardi-
20 1988: 1314, 20-21). Ma della sociologia luhmanniana Ardigo respinge
esplicitamente sia il privilegio accordato alle strutture sistemiche rispetto
alla capacita degli individui di «produrre sensow, sia la tendenza, dominante
nell’ultimo Luhmann, a concepire i sistemi sociali come meccanismi auto-
referenziali (autopoietici), chiusi rispetto all’ambiente e capaci di autofon-
dare la propria identita funzionale «malgrado ogni assalto dell’ambiente»
(Ardigo 1988: 21,158-171).

Il problema ¢ dunque ancora quello di un collegamento tra il soggetto,
con un fondamento coscienziale personale in grado di chiarire le differen-
ze e le interdipendenze, e il sistema. In questa relazione un ruolo fonda-
mentale, per Ardigo (1989: 279), possono svolgerlo le «reti sociali», in
quanto permettono di trovare dei vincoli stabili fondati su sistemi di valori
etici e di fini comuni e su un rapporto interattivo tra integrazione e comu-
nicazione per elaborare un sistema simbolico e un senso comune.

Si puo sostenere che il dualismo tra autonomia sistemica e comporta-
mento morale soggettivo si sta incrinando e si ricerca, da piu parti e in am-
biti diversi, un nucleo minimo di morale condivisa, e quindi una
dimensione etica universalizzante fondata sulla consapevolezza che i pro-
cessl selettivi socio-sistemici producono nuove ingiustizie, guerra, poverta,
oltre a non rimuovere le «vecchie» e a non garantire un equilibrio e un or-
dine sociale. Anche in campo scientifico emergono sempre pit numerosi

28



gli sforzi per superare la discrasia tra autonomia della ricerca e ruolo dello
scienziato e dimensione etica soggettiva e conseguenze per la collettivita.

Anche la spiegazione dei fatti sociali puo essere realizzata con la connes-
sione tra spiegazione socio-sistemica e comprensione del soggettivo se
non si vuol rimanere alla spiegazione durkheimiana dei fatti sociali con altri
fatti sociali (Ardigo 1989: 468). La frattura, e spesso la contrapposizione,
fra sistema sociale e soggettivita ¢ sterile e va superata. La realta ¢ sempre
ambigua e ambivalente, disordinata e discontinua, ma senza «rotturey, e il
rapporto soggetto/societa si dispiega nella misura in cui le due polarita svi-
luppano interazioni e si elaborano canali di comunicazione con reciproche
penetrazioni. Una direzione diversa di ricerca porta alla conclusione pessi-
mistica del positivismo neo-durkheimiano di Moscovici (1988: 444) che,
interrogandosi su dove trovare la morale che manca, risponde di «lasciar
fare alle leggi del caso, in conformita al disordine profondo delle cose».

La soggettivita non ¢ il prodotto del sistema sociale, come per Durkhe-
im, ma ha una sua autononua anche se si dispiega nella relazione dove
I'azione dipende dalla personalita. La societa ¢ intesa come rete di relazioni,
dove la soggettivita viene recuperata «come fonte normativa della relazio-
ne» (Donati 1989: 199), e la via per superare il postmoderno, per Donati,
¢ una lettura attenta e piena, cio¢ multidimensionale e sovrafunzionale del-
le relazioni sociali. La relazione ha una radice non contingente anche se si
dispiega nella contingenza, e il concetto di «rete» ¢ in rapporto con quella
di sistema, ma «l primo ¢ pit ampio del secondo» (Donati 1989: 197).

Una impostazione etica va ricercata nel confronto tra soggetto e strut-
ture sociali, con la riformulazione di una intersoggettivita rapportata
all’esperienza vissuta (la base, per Ardigo, ¢ la conoscenza empatica, intu-
itiva del presente), elaborando, sulla base di un impegno interdisciplinare
e multidisciplinare sia pure in funzione prevalentemente critica, per sottra-
zione e accostamento di significati piu che per lievitazione, una nuova pro-
gettualita, sia pure limitata, per una ricomposizione nella liberta e nella
diversita dei frammenti che raumento della complessita crea e sviluppa nel
sistema sociale e nel soggetto.

Il rapporto soggetto/sistema ha bisogno di un progetto che sussuma
tutte le possibili modalita in cui esso si manifesta, e di un ambito di riferi-
menti concettuali e linguistici che non puo che poggiare su assunti generali
riguardanti la natura dell'uomo e la sua facolta e capacita di rapportarsi con
la realta esterna. Tali assunti sono individuabili nella ragione (come razio-
nalita umana) e nella coscienza intenzionale e quindi nella progettazione,

29



in primo luogo, di una razionalita diversa, non strumentale che esclude
I’'ambiente né in una prospettiva adattiva parsonsiana, istanza che ¢ presen-
te in sociologia fin dalla conclusione pessimistica di Weber sul destino del-
la ragione una volta realizzato il processo di nazionalizzazione. Occorre in
primo luogo, per questo, una antropologia ed una teoria della personalita
adeguata alla fase attuale dello sviluppo sistemico e del progresso tecnolo-
gico ed una nuova razionalita con un riferimento etico. Ruffolo (1988:128)
parla di «un nuovo programma umanistico all’altezza della potenza tecno-
logica»; egli osserva e analizza come nella societa attuale cresce quella che
chiama «potenza» della societa, cioe la capacita, la possibilita, la disponibi-
lita di risorse e di conoscenze tecniche, ma diminuisce la capacita della so-
cieta di controllare lintelligenza politica, le regole etiche, i rischi
tecnologici, di esercitare cio¢ un «potere». Tra potenza e potere c’¢ un di-
vario crescente che puo essere superato da un «nuovoy impegno per una
progettualita.

Un riferimento etico che permette al soggetto di essere contemporane-
amente al centro e interdipendente con tutta la realta, puo essere ancora il
principio della «solidarieta», che include la responsabilita soggettiva e la
corresponsabilita della realta esterna, nel presente e proiettata nel futuro,
una realta armonica in un contesto di varieta e di complessita e non certo
di uniformita o di omologazione.

Gli altri «concreti», nella loro diversita, creano la differenza e dalla co-
municazione solidale puo emergere un nuovo soggetto storico anche nel
centro occidentale dopo la morte del soggetto moderno. La riflessione eti-
ca parte dal vissuto dell'uomo e il dato principale ¢ oggi quello della com-
plessita e della frammentarieta delle societa con la perdita del «centro» o,
secondo Ardigo, del centro dotato di «sacralita valoriale» (Ardigo 1986:
20).

L’atteggiamento solidaristico, in una convivenza pluralistica, si fonda
principalmente nel rapporto con l'altro che entra nel progetto non come
utilita od ostacolo ma come parte essenziale. Solidarieta e progettualita
sono le risposte ai problemi della societa, che non ¢ un puro prodotto «ar-
tificiale» dei soggetti, al di 1a di ogni contrattualismo, che rischia di ridurre
la societa a prodotto di soggettivita gia formate, e di ogni organicismo, che
rischia di ridurre il soggetto a mera parte. La societa, a sua volta, che non
trova in se stessa la spiegazione, lo svolgimento e la storia, puo risolvere 1
suoi paradossi in un rapporto relazionale con i soggetti in un progetto che
trascende e comprende; in questo quadro un nuovo illuminismo non puo

30



che essere guidato da una nuova razionalita e concretizzarsi in un nUOvo
umanesimo della ragione.

BIBLIOGRAFIA

AANV. 1989 Efica oggi: comportamenti collettivi e modelli culturali, Gregoria-
na, Padova

ANCELINI C. 1990, Ritomo all’etica, in «Il Regnoy», XXXV, 14, p.144

ARDIGO A. 1989, L approccio sistemico e la morale: i limiti dell'illuminismo
soclologico, in «Religioni e Societar, 1

ARDIGO A. 1988, Per una sociolggia oltre il postmoderno, 1.aterza, Roma-
Bari.

ARDIGO A. 1989, La sociologia dell’attore sociale di fronte alla sfida dell'iper-
complessita societaria, in «Studi di Sociologia», XX VII, 3

AUER A. 71988, Etica dell’ambiente, Morcelliana, Brescia

BOVONE L. 1988, Dalla teoria dell'azione alla teoria della comunicazione: un
itinerario post-modemo, in «Studi di Sociologian, XX VI, 1

CESAREO V. 1985, La societa flessibile, F.Angeli, Milano

CESAREO V. 1990 (a cura di), La cultura dell'Italia contemporanea: trasfor-
mazione dei modelli di comportamento e identita sociale, Fond. Agnelli, Torino

CIPOLLA C. 1990, Oftre il soggetto, per il soggetto, F.Angeli, Milano

COLZANI C. 7990, Moderno, post-moderno e fede cristiana, in «Aggiorna-
menti Sociali», 12

CRESPI F. 1988, Ritorno all'attore sociale e postimoderno, in «Rassegna Italia-
na di Sociologia», 3

CRESPI F. 1989, Azione sociale e potere, 11 mulino, Bologna

CRESPI F. 1989, Letica nell esperienza postmoderna, in «Micromegay, 2

DE VITA R. 1990, Innovazione, tecnologia, cultura e qualita del lavoro, F. An-
geli, Milano

DOISE W.- PALMONARI A. (a cura di),

1988, Interazione sociale e sviluppo della persona, 11 Mulino, Bologna

DONATTI P. 1989, La categoria della relazione sociale nella sociologia moderna
e postmoderna, in MONCARDINI C.-MANISCALCO M.L. (a cura di), Mo-
derno e postmoderno, Bulzoni, Roma.

ERBICH P. 1975, I limuti dello sviluppo, in AANN., L'uomo del futuro, ed.
Paolinie,

31



Alba

FAZIO F. (a cura di) 1990, Lo S7ato verde, in «Verso il Duemila 3. ’am-
biente» suppl. a «’Espressow, 13.

GARFINKEL H. 1983, Che cos’e 'etnometodologia, in GIGLIOLI P.P.-
DAL LAGO

A.(a cura di), Etnometodologia, 11 Mulino, Bologna.

GOFFMAN E. 1971, Modelli di interazione, 11 Mulino, Bologna.

HABERMAS J. 1980, Agzre comunicativo e logica delle scienze social, 11 Muli-
no, Bologna

HABERMAS J. 1985, Efica del discorso, Laterza, Bari

HABERMAS . 1986, La teoria dell'agire comunicativo, 11 Mulino, Bologna

HOFSTADTER D.R. 7985,-L architettura del jumbo, in BOCCHI G.-
CERUTI M. (a cura di), La sfida della complessita, Feltrinelli, Milano

JONAS H. 1988, Tecnica, liberta e dovere, in «Rivista di Teologia Moraley,
20,1

JONAS H. 1990 a, Efica della responsabilita, in «Micromega», 2

JONAS H. 1990 b, I/ principio responsabilita, Finaudi, Torino.

KUNG H. 1990, Progetto Ethos Mondiale, Rizzoli, Milano.

KUNG H. 1990 a, Verso un'etica delle religioni universali, in «Conciliumy, 2

LEVINAS E. 1986, Totalita e infinito, Jaca Book, Milano

LYOTARD ].F. 1981, La condizione postmoderna, Feltrinelli, Milano

LUHMANN N. 1983, I//uminismo sociologico, 11 Saggiatore, Milano

LUHMANN N. 1985, Mutamento di paradigma nella teoria dei sistemi, in «Si-
stemi urbani», 2

MAFFETTONE 8. 1989, VValori comuni, 11 Saggiatore, Milano

MARI M. 1987, Tecnica Storia Azione, in AANN., Moderno Postmoderno.
Soggetto Tempo Sapere nella societa attnale, Feltrinelli, Milano

MARI M. 1988, Question: di Bioetica, Ed. Riuniti, Roma

MARCUSE H. 1964, Eros e Civilta, Einaudi, Torino

MEADDOWS D.H. (a cura di) 1974, I limiti dello sviluppo per il progetto di
Roma

sui dilemmi dell umanita, Mondadori, Milano

MERTON R. K. 1987, La delimitazione dell'ignoranza. Appunti di un sociolo-
20, in «Studi di Sociologia», 4

MOLTMANN J. 1990, Diritti umant, diritti dell’ umanita e diritti della natura,
in

«Conciliumy, 2

32



MONCARDINI C.-MANISCALCO M. L. (a cura di), 1989, Moderno e
post-moderno,

Bulzoni, Roma

MOSCOVICI S. 1988, La machine a’ faire des dienx, Fayard, Paris

PALAZZO A. 1989, La rivoluzione eco-centrica, in «Schada 2001 — Eco-
logia

antropicay, 1

PECCEI A. 1981, Cento pagine per 'avvenire, Mondadori, Milano

PIAZZY G. 1989, Salute e malattia nel quadro della differenziazione funzionale
della

societa: aspetti etici, in «Sociologia Urbana e Rurale», 29

RIFKIN J. 7988, Dichiarazion: di un eretico. 1] dilemma del nucleare e dell'inge-
gneria

genetica, Milano

RUFFOLO G. 1988, Potenza e potere, Laterza, Roma-Bari

SIMON H. 1984, La ragione nelle vicende umane, 11 Mulino, Bologna

SIMON H. 1988, Le scienze dell artificale, 11 Mulino, Bologna

SPENGLER O. 1973, I/ tramonto dell'occidente, Longanesi, Milano

VATTIMO G. 1989, La societa trasparente, Garzanti, Milano

VECA S. 1989, Etica ¢ Politica, Garzanti, Milano

VIANO C.A. (a cura di), 1990, Teorie etiche contemporanee, Bollati Borin-
ghieri, Torino

VIANO C. A. 1981, Etica, Mondadori, Milano

WILLIAMS B. 1987, L'etica e i limiti della filosofia, Laterza, Bari

WILLIAMS B. 1987, Sorte morale, 11 Saggiatore, Milano.

33



