SCHOPENHAUER FILOSOFO
DEL DIRITTO
TRE STUDI E UNA SELEZIONE DI TESTI

LuiGt ALFIERI
EMANUELE CASTRUCCI
CLAupIO TOMMASI

COLLANA “STUDI E RICERCHE”

DIPARTIMENTO DI SCIENZE STORICHE, GIURIDICHE, POLITICHE E SOCIALI
D1Grps

2004



Direttore Responsabile: Roberto De Vita (Direttore del Dipartimento)

Impaginazione e redazione: Roberto Bartali, Silvio Pucci

Dipartimento di Scienze storiche, giuridiche, politiche e sociali
Via PA. Mattioli, 10 - 53100 Siena

Tel. +39/0577/235295 | Fax +39/0577/235292

Web page: http://www.unisi.it/digips

e-mail: bartali@unisi.it | puccis@unisi.it



INDICE

PREMESSA ettt ettt e et eenae e s saaessaaeeennaeessnneeean

Luigi Alfieri, Il diritto del corpo. La fondazione del soggetto giuridico
n Schopenhauer

I1 corpo €12 «COSA 1N SE» .virvveieeeieieeieeeeeeee e
Autoaffermazione € INGIUSTIZIA c..cceeveeveererrerierieieieieeereeereeeeeeeeeenes
I1 diritto NATULALE .oueveeieeeieteeeieree e
La morale come diritto inefficace ........coocevvevieciecieciecieiecreeeeeee e
Impuritd del diritto POSITIVO ..eoveeververieieieieieieeetee et
SolipsiSmO €tiCO € FICONOSCIMENTO ..uveuveueeeeeeeeieneeneeneeneereeeeeaeeeeeaeee

S W=

Emanuele Castrucci, Per una critica dell’etica normativa. Rileggendo
Schopenhauer, filosofo del diritto

1. La cannula kantiana. Schopenhauer su Kant........cccocooceiininnnene

2. Legoismo necessario ¢ le invasioni della sfera corporea................

3. Stampella, automa, amara risata. La dottrina del diritto posi-
TIVO € 1 SUOT LIMITI.euevinieiiieniieiieieceie e

Claudio Tommasi, Riflessioni sul pensiero etico e politico di Arthur
Schopenhauer

N VT 05 F T £ 2 TR
Sul «SENSO AEILA VITAM wevviieiiiieiieeeeeeeeeee ettt eee e
GIUSTIZIA € AITTTEO uviiiieieeieiie ettt e e e e eaae e s saeeeeas
Una critica dello STatO.. .o
L«impolitico» schopenhaueriano ........ccocevveveviecieneecieseeieeeeeee

VLR N =



Arthur Schopenhauer, Abbozzo di una filosofia del diritto ....................... 71
Egoismo e principium individUationiS........cceveeerveeieeriererenieerieeereeeeeseneens 71
Ontologia del conflitto interindividuale... 73
LCingiustizia e le origini del difitto......ccocerieirierieinieieeeeeeeeeeeeeeees 76
I1 diritto naturale come diritto Morale........coceeieerieiniereiecreececee 79
Stato e legislazione Statale.......ccoceveverererereeeceeeee s 82
Significato della pena e del diritto penale.........ccccocveviveeerreeeirieesieeeeienns 86

Arthur Schopenhauer, Dell’eliCa .......cocueeeeveeeeeceieeeceeeeeceeeeceeeeereeaens 89



PREMESSA

La riflessione filosofico-giuridica di Schopenhauer ha esercitato
sul pensiero del Novecento un’influenza diffusa ma episodica e sot-
terranea. Conseguenza di cio € che nella vasta letteratura scientifica
dedicata allo studio dell’opera schopenhaueriana relativamente poco
numerosi siano stati i contributi direttamente riguardanti la teoria
del diritto. In modo del tutto diverso stanno ovviamente le cose se si
considera il valore e I'importanza che il pensiero di Schopenhauer nel
suo complesso ha rivestito per la filosofia della societa e per il pensiero
sociologico, almeno fino a tutta la prima meta del Novecento. (Basti
pensare, nel solo ambito culturale tedesco, all’attenzione dimostrata
per il filosofo di Danzica da studiosi di teoria sociale come Arnold
Gehlen o Max Horkheimer).

La presente edizione — nella quale si ¢ voluto, per comodita,
riportare in appendice i testi dell’opera di Schopenhauer dedicati
alla teoria del diritto cui gli studi critici qui raccolti fanno pitt ampio
riferimento — contribuisce dunque a colmare in qualche modo questa
lacuna, concentrando il proprio compito ermeneutico nel tentativo di
valorizzare due concetti —: quelli di corporeita e di proprieta, — dotati
di sicure potenzialita di approfondimento in relazione alla problema-
tica filosofico-giuridica dei nostri giorni.






Luigi Alfiert

IL DIRITTO DEL CORPO.
LA FONDAZIONE DEL SOGGETTO GIURIDICO
IN SCHOPENHAUER

Avereil diritto di qualche cosa o su qualche cosanon
ovuol dire altro che potere farla, oppure prenderla,
oppure utilizzarla, senza percio offendere una
qualunque altra persona: simplex sigillum vert.

(SCHOPENHAUER, Parerga e paralipomena, II).

1. Il corpo e la «cosa in séx.

Nel secondo libro del Mondo come volonta e rappresentazione, Scho-
penhauer individua nel corpo I'unica possibile via d’accesso alla «cosa
in sé». Il corpo infatti, se da una parte si presenta agli organi di senso e
all’intelletto come un oggetto esterno, esteso nello spazio e modificantesi
nel tempo, e in cio non si distingue da ogni altro fenomeno, esistendo solo
come rappresentazione del soggetto conoscente, ¢ dall’altra parte qualcosa
che si da come identico al soggetto, come coscienza immediata del proprio
io estranea all’ambito della rappresentazione. Il corpo ¢ I'unico oggetto di
conoscenza che si manifesti come esistente in sé, & precisamente il senti-
mento di esistere del soggetto, il quale non potrebbe mettere in dubbio
la realta del proprio corpo senza dubitare, assurdamente, della propria
stessa realta.

Questa sostanzialita del corpo non si estende peraltro alla sua
materialita, al suo essere organismo retto da leggi fisiche e biologiche.
In cio, anche il corpo non ¢ che fenomeno; la sua sostanzialita risiede
nel darsi al soggetto come alcunché di immateriale, come puro senso
vitale. E cio¢ come volonta. C’¢ infatti, al di fuori di qualunque rap-
porto fenomenico, una perfetta corrispondenza tra gli atti di volonta e
1 moti del corpo.

Latto volitivo e I’azione del corpo non sono due diversi stati conosciuti
oggettivamente; che il vincolo della causalita collega; non stanno fra loro nella



relazione di causa ed effetto: bensi sono un tutto unico, soltanto dati in due
modi affatto diversi, nell’'uno direttamente, e nell’altro mediante I’intuizione per
Pintelletto. Lazione del corpo non ¢ altro che 'atto del volere oggettivato, ossia
penetrato nell’intuizione!.

N¢é esiste alcuna certezza immediata del corpo al di fuori degli atti
di volonta: il sentimento di esistere si manifesta sempre come attrazione
o repulsione, come un aspirare, un desiderare, un tendere a uno scopo,
oppure come un rifuggire da qualcosa, un temere, un rinchiudersi in sé.
Non ci sono per 'individuo stati di coscienza neutri, inerti: ogni autoco-
scienza ¢ coscienza della propria volonta, positiva o negativa?. Il corpo ¢ la
volonta in quanto si oggettiva nella rappresentazione; la volonta ¢ il corpo
in quanto certezza immediata, presenza a sé. E in ci0 non ¢ dato solo il
noumeno, ma anche il suo rapporto col fenomeno, la sua nascosta identita
con esso. Il corpo ¢ insieme rappresentazione e volonta, fenomeno e nou-
meno, apparenza e cosa in sé. Soltanto nel corpo i1 due aspetti del mondo
si lasciano cogliere simultaneamente. La conoscenza del corpo ¢ dunque
la sola possibile conoscenza metafisica.

La metafisica di Schopenhauer si fonda infatti sull’assioma che la
natura intima di tutta la realta coincida con la natura intima del nostro
corpo. La cosa in sé non si manifesta se non come volonta: quella stessa
volonta che ¢ nostra, che noi siamo. E il corpo ¢ 'unica oggettivazione
della cosa in sé che possa esserci nota in quanto tale. Tra il mondo feno-
menico e la cosa in sé deve dunque esserci lo stesso rapporto che c¢’¢ tra
il nostro corpo e la nostra volonta. Lessere metafisico ¢ un’unica volonta,
impersonale e transindividuale (giacché l’individualita ¢ solo fenome-
nica), di cui 'intero mondo del fenomeno costituisce il corpo.

All’infuori di volonta e rappresentazione, nient’altro conosciamo, né pos-
siamo pensare. Se al mondo reale, che esiste immediatamente sol nella nostra
rappresentazione, vogliamo attribuire la massima realta a noi nota, gli diamo
la realta, che per ciascuno di noi ha il suo proprio corpo: poiché questo ¢ per
ciascuno quanto v’¢ di piu reale. Ma se poi analizziamo la realta di questo corpo
e delle sue azioni, all’infuori del fatto d’essere nostra rappresentazione, non altro
vi troviamo che la volonta: e con cio0 viene ad essere esaurita la sua realta. Non
possiamo quindi trovare in nessun luogo una realta differente per attribuirla al
mondo corporeo. Se il mondo corporeo adunque dev’essere qualcosa di pill che
nostra semplice rappresentazione, dobbiamo dire ch’esso, oltre che rappresenta-

! A. SCHOPENHAUER, Il mondo come volonta e rappresentazione (= MVR), a cura di P.
Savj-Lopez e G. Di Lorenzo, Bari 1968 (rist. della III ed.), vol. I, libro 1, § 18, p. 154.

2Cfr. ad es. La liberta del volere umano, trad. it. di E. Pocar, Bari 1981, cap. I, pp.
51-53.



zione, e quindi in se medesimo e nella sua piu intima essenza, € cio che troviamo
direttamente in noi stessi come volonta?,

La verita metafisica ¢ dunque conseguibile per via meramente ana-
logica, mediante un antropomorfismo. La cosa in sé ci ¢ nota solo in noi
stessi, e possiamo affermare di conoscerla solo in quanto presupponiamo
che dappertutto essa sia uguale a com’¢ in noi. Cio ¢ a rigore indimo-
strabile, e tuttavia necessario, giacché non sarebbe altrimenti possibile il
passaggio dall’autocoscienza alla conoscenza del tutto. E ne deriverebbe,
come risulta evidente sebbene Schopenhauer non lo dichiari, la definitiva
chiusura del soggetto in se stesso, il solipsismo.

2. Autoaffermagzione e ingiustizia.

C’¢ dunque un salto logico, pur inevitabile, dalla coscienza della
sostanzialita del corpo in quanto volonta alla posizione della volonta come
essere in sé. La riflessione teoretica puo risolvere questo problema solo
per via analogica, e cioé in un modo intrinsecamente debole. Ma questa
soluzione, in Schopenhauer, viene confermata e rafforzata dalla prassi, dal
comportamento morale.

Ogni agire umano ¢ affermazione della volonta. E in quanto si agisce
nel mondo fenomenico, nello spazio e nel tempo, ogni possibile azione
afferma la volonta oggettivata, cioe il corpo:

la prima e semplice affermazione della volonta di vivere non ¢ se non I’af-
fermazione del proprio corpo, ossia esplicazione della volonta mediante atti nel
tempo, fin dove il corpo, nella sua forma e natura disposta a’ suoi fini, rappresenta
la stessa volonta spazialmente — e non oltre. Codesta affermazione si dimostra
sotto specie di conservazione del corpo, usando a cio tutte le forze di esso*.

Ciascun atto tendente alla conservazione del corpo, sia in quanto
lo difenda da pericoli, sia in quanto gli fornisca i mezzi per ricostituire
le proprie forze, ¢ lavoro. Nel lavoro, la volonta individuale si pone come
causa di una trasformazione del mondo fenomenico, tale da consentire
che in quel mondo la volonta stessa possa continuare a manifestarsi come
fenomeno individuale: come corpo, appunto. Si tratta di allontanare dallo
spazio vitale della volonta singola le possibili cause nocive, e di organiz-

3 MVR, vol. I, libro 11, § 19, p. 160.
4 Ivi, vol. 11, libro 1v, § 62, p. 439.



zare questo spazio in modo che la volonta stessa possa dominarlo, appro-
priarsene, identificarsi con esso. Nei propri limiti spaziali e temporali, il
corpo tende a porsi come unica manifestazione della volonta, eliminando
tutte le altre. Agisce dunque in modo solipsistico.

Questo solipsismo, beninteso, ¢ soltanto tendenziale, non ontologico.
Il corpo non percepisce se stesso come l'unica realta esistente in una
determinata sfera spazio-temporale, ma come I’unica realta che in quella
sfera debba continuare a esistere. Le cose che il corpo incontra all’interno del
suo spazio vitale non sono riconosciute come entita autonome degne di
esistere di per sé, ma unicamente come fonte di possibili minacce o di pos-
sibili benefici. Il corpo tende percio sempre alla loro distruzione. Distru-
zione nel senso proprio, oppure distruzione come assimilazione a sé, come
trasformazione delle cose in beni o strumenti, assoggettati a quella stessa
volonta che nel corpo si manifesta. Scopo di questo processo ¢ appunto
che in quel certo ambito spazio-temporale non resti che quel determinato
corpo, con le cose che ha saputo trasformare in propri organi o appendici.
Il lavoro ¢ insomma un processo di incorporazione del mondo esterno.

Naturalmente, la volonta individuale non ¢ onnipotente. Per
distruggere il mondo come realta autonoma e trasformarlo in corpo, deve
pur sempre agire secondo le leggi del mondo. Solo nel corpo la volonta
puo determinare mutamenti immediati, acausali; solo nel corpo all’atto di
volonta si accompagna senza sforzo un mutamento corrispondente della
rappresentazione. Ed anzi, gia il semplice movimento del corpo cessa di
dipendere unicamente dalla propria volonta, e non puo dunque intera-
mente realizzarla, tutte le volte che per compiere tale movimento bisogna
superare una rilevante forza esterna, ad esempio la forza di gravita. Tutta-
via, finché non incontra che cose, alla volonta individuale ¢ impossibile il
solipsismo ontologico, ma non quello etico. Essa, in quanto volonta indivi-
duale, sa di non essere tutto il mondo, ma puo credere che tutto il mondo
le appartenga, che nulla nel mondo sia autonomo rispetto ad essa. La realta
del corpo ¢ fondata in sé, quella del mondo solo indirettamente, come
limite del corpo. Un limite puramente fattuale, che certo non si puo disco-
noscere, che in molti casi ¢ persino insormontabile, ma a cui non si puo
attribuire un fondamento di valore. Sebbene la parte di mondo posta al di
la di questo limite non si lasci assimilare dal corpo, non per questo essa
diviene qualcosa che meriti di esistere di per sé, qualcosa che abbia un
proprio senso riconoscibile e meritevole di rispetto. Se il soggetto potesse
estendere all’infinito la propria capacita di agire causalmente sul mondo
circostante, cosi da annullare il limite di fatto, null’altro vi sarebbe ad
impedirgli ’assoluta signoria sul mondo, la totale incorporazione di esso.

Ma questa situazione muta, quando alla volonta singola il mondo
inizia a manifestarsi come altra volonta. Alla semplice resistenza della

10



cosa in quanto oggetto materiale (gravita, inerzia, impenetrabilita, ecc.),
puo infatti aggiungersi la ribellione aperta della cosa all’atto di appro-
priazione e assimilazione al corpo dell’agente, in quanto la cosa stessa
si presenta come corpo vivente, corpo altrui, che & gia oggettivazione di
una volonta e rifiuta percio di farsi strumento di una volonta estranea. Il
soggetto si scontra con una parte di mondo gia incorporata, nella reazione
che subisce ¢ costretto a riconoscere quello stesso sforzo di escludere dal
proprio ambito vitale ogni causa di turbamento o pericolo, senza il quale
non potrebbe conservarsi. Cio che al soggetto si da come cosa dev’essere
dunque, per sé, assoluto valore. Il soggetto agente deve riconoscere, di
fronte a sé, un altro se stesso. La volonta del singolo incontra cosi, oltre ai
limiti fisici, un nuovo limite, di naturale morale.

E chiaro che lo sforzo di appropriazione puo cid nonostante prose-
guire; e se la capacita di resistenza dell’aggredito ¢ inferiore alla forza
dell’aggressore, questi puo sottomettere I’altrui volonta e fare del corpo
altrui un proprio strumento. Resta pero la diversa qualita della resi-
stenza che ha incontrato, e la diversa percezione che ne ha dovuto avere.
Laggressore non puo sottrarsi alla consapevolezza di non aver incon-
trato un mero ostacolo di fatto, ma di aver trionfato su una diversa, e
pero altrettanto piena, manifestazione di quell’essere che € anche lui
stesso. Di essere percio entrato in conflitto con se medesimo, ¢ di aver
perduto, nell’altro, tanto quanto ha guadagnato per sé. Finché incon-
trava solo cose, il soggetto non conosceva che azioni possibili e azioni
tmpossibili. Ora ha esperienza di un nuovo limite, sa che vi sono azioni
possibili ma ingiuste:

mentre la volonta presenta quell’autoaffermazione del proprio corpo in un
numero infinito di individui coesistenti, puo, in grazia dell’egoismo connaturato
in ciascuno, molto facilmente in un individuo andar oltre codesta affermazione,
fino alla negazione della stessa volonta, manifestantesi in un altro individuo. La
volonta del primo irrompe nei confini dell’altrui affermazione di volonta, sia in
quanto I’individuo P'altrui corpo distrugge o ferisce, sia in quanto costringe le
forze dell’altrui corpo a servir la volonta propria, invece della volonta che in quello
stesso altrui corpo si palesa; come, per esempio, quando alla volonta, palesantesi
in forma d’altrui corpo, le forze di codesto corpo sottrae, e con cio accresce la forza
a servizio della volonta propria oltre i termini naturali di questa; si che afferma
la volonta propria oltre il suo proprio corpo, mediante negazione della volonta
manifestantesi in un corpo estraneo. Quest’irrompere nei confini dell’altrui
affermazione di volonta fu chiaramente conosciuto dai piu remoti tempi, e il suo
concetto espresso con la parola ingiustizia®.

* Ivi, p. 440.

11



Del fatto che I’azione lesiva dell’altrui affermazione di volonta sia
ingiusta, Schopenhauer ritiene che sia impossibile dubitare. Sempre e
ovunque si € riconosciuto che ¢ immorale danneggiare altri: questa con-
sapevolezza ¢ il vero ed eterno principio dell’etica®. Ed anzi, la coscienza
che l’azione lesiva ¢ ingiusta € necessariamente insita nell’azione stessa,
e comune sia all’aggredito che all’aggressore. Laggredito non solo vede
minacciata la propria sussistenza fisica, ma soffre soprattutto moral-
mente, in quanto vede negato il proprio valore. E I’aggressore non puo
non sentire che, mentre distrugge o assoggetta un altro eguale a sé, viene
a ledere la propria stessa intima essenza.

Chi subisce I’ingiustizia sente 'irrompere nella sfera dell’affermazione del
suo proprio corpo, mediante negazione di essa da parte di un individuo estraneo,
sotto forma di un dolore diretto e morale, affatto distinto e diverso dal male fisico,
provato in pari tempo per ’azione stessa, o dal rammarico del danno. D’altra
parte, a quegli che commette 'ingiustizia si affaccia la cognizione ch’egli ¢, in sé,
la volonta medesima, la quale anche in quell’altro corpo si manifesta, e nell’'un
fenomeno s’afferma con tale veemenza, da farsi negazione appunto della volonta
stessa nell’altro fenomeno, oltrepassando i confini del proprio corpo e delle sue
forze; quindi egli, considerato come volonta in sé, combatte per ’appunto con
la sua veemenza contro se medesimo, se medesimo dilania; anche a lui s’affaccia
questa cognizione istantaneamente, non gia in astratto, ma come oscuro senti-
mento: e questo ¢ chiamato rimorso, ossia, pill precisamente nel caso sopraddetto,
sentimento della commessa ingiustizia’.

I1 solipsismo etico ¢ dunque impossibile, sebbene sia possibile I’agire
egoistico e cio¢ la negazione pratica dell’altrui valore, perché I’ingiustizia ¢
immediatamente conscia di sé come tale, anche se soltanto in modo oscuro,
ed anche se tale consapevolezza non vale di per sé a impedire che ’azione
abbia effetto. Laggressore non puo comunque ignorare la propria identita
con I’aggredito, non puo nascondersi che pure ’aggredito ¢ volonta ogget-
tivata in un corpo, insieme fenomeno e cosa in sé, rappresentazione fon-
data su una sostanza autocosciente. Come gia in Kant, la vera conoscenza
metafisica ¢ anche in Schopenhauer di natura etica: se infatti la cosa in sé ¢
conoscibile come tale gia in quella sua determinazione individuale che ¢ il
soggetto empirico (il che Kant non ammetteva), & tuttavia solo il riconosci-
mento morale della sostanzialita degli altri soggetti che consente di univer-
salizzare, in via immediata e non solo analogicamente, questa conoscenza.

® Cfr. A. SCHOPENHAUER, Il fondamento della morale (= FM), trad. it. di E. Pocar,
Bari 1981, spec. § 6, pp. 135-137.
7 MVR, vol. II, libro 1v, § 62, pp. 440-441.

12



Per la filosofia, pero, la morale ha soltanto un significato teoretico:
¢ strumento di conoscenza, non altro. Non ¢ compito della filosofia dare
prescrizioni per I’agire, né essa puo scoprire una legge morale che abbia

un’intrinseca efficacia, che sia vincolante di per sé®. Il filosofo non puo
andare oltre la constatazione che esistono di fatto comportamenti morali,
e che in tali comportamenti si puo scorgere una rivelazione della cosa in
sé; ma questa conoscenza astratta non puo fornire un motivo sufficiente
per astenersi da comportamenti immorali. La volonta non ¢ subordi-
nata alla conoscenza, e la consapevolezza che un’azione ¢ ingiusta non
puo costringere la volonta ad evitarla. Resta percio la possibilita della
negazione dell’altrui volonta da parte dell’agente. La minaccia di una
conclusione solipsistica, che ¢ nascostamente presente in ogni aspetto del
sistema schopenhaueriano, non ¢ ancora scongiurata. Contro di essa, c’¢
un solo strumento che abbia efficacia reale, sebbene imperfetta: i diritto.

3. Il diritto naturale.

Nei suoi rapporti con mere cose, il soggetto ha una possibilita teo-
ricamente illimitata di incorporazione, e percio di appropriazione: il suo
sforzo di assimilazione del mondo incontra soltanto ostacoli di fatto. Ma
anche questa sua appropriazione ¢ solo un fatto, privo di qualificazione
etica o giuridica. Quando pero si incontrano altri soggetti, lo sforzo di
appropriarsene riceve immediatamente, in un «0scuro sentimento» comune
all’aggredito e all’aggressore, una qualificazione etica: si pone come ingiu-
sto. Ogni ingiustizia ¢ appunto il trattare un altro soggetto come cosa
priva di volonta, incorporandolo nella volonta propria’. Ci sono quindi
vari gradi di ingiustizia, tanto piul gravi quanto pill completa ¢ la reifica-
zione dell’altrui soggettivita. La massima ingiustizia concepibile ¢ il can-
nibalismo, la riduzione del corpo altrui a cibo per il proprio corpo!’. Segue
Pomicidio, I’esclusione radicale del corpo altrui da uno spazio di realta
che si vuole proprio dominio esclusivo; non sostanzialmente diversa dal-

8 Cfr. 101, vol. II, libro 1v, § 53, pp. 361-363. Cfr. anche FM, spec. § 4, pp. 118-
124.

° Beninteso, per Schopenhauer anche le cose inanimate sono oggettivazioni della
volonta. Ma la volonta in esse € inconscia, non ¢ soggetto, ¢ puo essere riconosciuta
solo analogicamente, non anche eticamente: la sostanzialita delle cose inanimate resta
dunque ipotetica. La possibilita di un riconoscimento etico della volonta nel mondo
esterno comincia nei rapporti con gli animali, e tale riconoscimento diventa necessario
e immediato solo nei rapporti con gli altri uomini.

10 Cfr. MVR, vol. I1, libro 1v, § 62, p. 441.

13



Pomicidio ¢ la distruzione parziale del corpo altrui mediante ferimento o
mutilazione, ed anzi anche la semplice percossa puo essere considerata un
omicidio incompiuto''. Vengono poi le forme di ingiustizia in cui il corpo
dell’altro non subisce una lesione fisica, ma viene assoggettato e costretto
a servire una volonta estranea.

Inoltre si manifesta ’ingiustizia nella sottomissione dell’altrui individuo,
nel costringerlo a schiavitl; e finalmente nell’attacco contro I’altrui proprieta; il
quale, ove la proprieta stessa si consideri come frutto del lavoro dell’aggredito, ¢
in sostanza identico al ridurre a schiavitu. La spoliazione sta alla schiavitl, come
la semplice ferita sta all’assassinio'.

Precisamente qui sta dunque il fondamento del diritto. Dal senti-
mento che ¢ ingiusta ogni lesione del corpo altrui, deriva che il corpo deve
essere considerato spazio di signoria esclusiva della volonta individuale
che in esso si ¢ oggettivata, e che ogni altra volonta deve astenersi dall’in-
vadere questo spazio. Il primo e pill originario diritto ¢ il diritto del corpo.
La volonta oggettivata in un corpo ¢ di per sé il soggetto giuridico, la cui
giuridicita discende immediatamente dalla sua sostanzialita metafisica.
Ogni individuo ¢ I’essere in sé, e in questo essere € gia dato il suo diritto,
che si confonde con la sua stessa presenza corporea nel mondo, con la
forza insormontabile che risiede nella verita di tale presenza. Appunto
per questo la possibilita dell’ingiustizia, del disconoscimento del soggetto
in quanto avente diritto a se stesso, assume per Schopenhauer un terribile
significato. Il diritto e I’ingiustizia sono egualmente «naturali», ma nel
senso piu forte del termine: appartengono all’essere in sé. Quella stessa pre-
senza che, in quanto ¢, ha diritto di essere, che in quanto ha realta piena
ha pure assoluto valore, in innumerevoli casi nega e distrugge se stessa,
disconoscendosi nelle sue altre determinazioni fenomeniche. Il diritto non
¢ che P’esserci corporeo, ma questo diritto, per cosi dire, non ha legge: I’es-
serci tende a debordare, a valicare i confini del fenomeno individuale per
invaderne e negarne un altro — cioe per invadere e negare se stesso. Il corpo
non ha altra legge che la propria conservazione. E il pieno adempimento
di questa legge sarebbe la totale incorporazione del mondo: cioe la totale
distruzione di ogni altro corpo, in quanto fornito di autonoma volonta. I1
diritto al corpo tende per sua essenza a violare se stesso: I’'ingiustizia non ¢
che il diritto illimitato. D’altra parte la limitazione del diritto, la reciproca
costrizione a restare nei propri confini esercitata da tutti i corpi dotati di

' Cfr. ibid.
12 Ibid.

14



volonta, ¢ gia una parziale negazione di tale diritto (¢ la negazione della
sua assolutezza), e percio una parziale ingiustizia. Schopenhauer ¢ nel vero
quando afferma la compattezza e coerenza del suo sistema: anche nella
teoria del diritto si manifesta la sua convinzione dell’impossibilita di dar
senso al mondo, la sua visione pessimistica. Giacché, nella loro radice
ultima, diritto e ingiustizia sono la medesima cosa.

Resta pero quell’«oscuro sentimento» dell’ingiustizia, quella debole
coscienza che la volonta ha del proprio conflitto con se stessa nello scon-
trarsi delle proprie determinazioni fenomeniche. Se ’ingiustizia provoca
dolore, e se questo dolore non resta limitato al fenomeno ma tocca la cosa
in sé, ci0 consente non certo il conseguimento del bene, ma almeno la
limitazione del male: P’attenuazione dell’ingiustizia mediante regole. 11
diritto del corpo deve valere per tutti i corpi; in quanto volonta oggetti-
vata in un corpo, ogni individuo ¢ soggetto giuridico, e come tale ¢ uguale
a ogni altro. Nessuno percio deve assoggettare al proprio diritto i corpi
altrui, né tantomeno distruggerli. Il diritto al corpo ¢ immediatamente
diritto alla vita e diritto alla liberta personale. E lo stesso diritto di pro-
prieta non ¢ tanto una conseguenza, quanto una semplice specificazione
del diritto al corpo. La sola proprieta di diritto naturale, la sola cioe che
abbia un fondamento morale indiscutibile, ¢ quella che deriva dal lavoro.
Il lavoro ¢ I’applicazione delle forze del corpo alla trasformazione della
realta fisica: il prodotto del lavoro non ¢ dunque costituito semplicemente
da un particolare bene materiale, ma anche dalle energie lavorative che
vi sono state applicate; ¢ lavoro reificato. E cio equivale a dire che € corpo
reificato; appartiene percio al lavoratore allo stesso titolo del suo corpo.
Sottrarre ad altri il frutto del loro lavoro equivale ad impadronirsi delle
loro energie lavorative, proprio come se fossero stati costretti dall’aggres-
sore a lavorare per lui, e cioé come se fossero stati ridotti in schiavitu.
Privando un altro della sua proprieta,

veniamo a sottrarre le forze del suo corpo alla volonta in codesto corpo ogget-
tivata, per farle servire alla volonta oggettivata in un altro corpo. Invero I’autore
dell’ingiustizia, mediante assalto non dell’altrui corpo, ma di una cosa inanimata,
da quel corpo affatto diversa, irrompe tuttavia nella sfera dell’altrui affermazione
di volonta, solo in quanto con la cosa sono quasi confuse e identificate le forze e
Pattivita del corpo stesso. Ne segue che ogni genuino, ossia ogni morale diritto di
proprieta, poggia in origine unicamente sull’acquisto mediante il lavoro®’.

E ancora:

" oi, pp. 441-442.

15



Quando [...] un oggetto viene mediante un qualsivoglia sforzo altrui, sia pur
minimo, coltivato, migliorato, protetto contro i rischi, conservato, e si riducesse
pur codesto sforzo a cogliere dal ramo o sollevare dal suolo un frutto selvatico, ¢
palese che chi s’attacca secondo a tale oggetto toglie al primo il risultato del lavoro
ch’egli vi ha speso, e fa che il corpo di questi serva alla propria volonta, invece
che a quella di lui, afferma la sua propria volonta oltre la sfera del fenomeno a lei
spettante, e nega la volonta dell’altro: ossia, commette ingiustizia'“.

Lincorporazione di oggetti esterni mediante il lavoro diviene
dunque diritto di proprieta in modo immediato, gia nel riconoscimento
del lavoratore come volonta oggettivata in un corpo, € percido come
soggetto giuridico. Il diritto naturale di proprieta non sorge invece in
seguito al godimento esclusivo di fatto di beni che non siano frutto del
lavoro: tale esclusivita puo essere contestata da chiunque, perché il mero
fatto non puo assurgere a diritto quando manca un diretto collegamento
con la volonta oggettivata, né ¢ sufficiente I’intenzione di escludere altri
dal godimento di un bene per fondarne la proprieta. E quindi dubbio
che possa avere un fondamento di diritto naturale la proprieta eredita-
ria". E invece indubitabile che la proprietd possa essere scambiata o
donata, perché cio equivale ad un atto di disposizione del proprio corpo,
che ¢ sicuramente lecito's.

Un altro grado di ingiustizia, solo di poco inferiore all’aggressione
violenta, ¢ la frode. Lo scopo ¢ lo stesso della violenza: indurre un’altrui
volonta a servire la propria. Diverso ¢ il mezzo, giacché il soggetto ingan-
nato agisce secondo la propria volonta; ma a questa volonta I’ingannatore
ha fornito una falsa rappresentazione della realta, facendole credere di
poter raggiungere certi fini mentre in effetti ne vengono conseguiti altri
che 'ingannato, se avesse potuto conoscerli, non avrebbe voluto. Anche
I’ingannatore, comunque, sostituisce la propria volonta a una volonta
altrui, ledendone la sfera di affermazione esclusiva, e percio il corpo. Ed
anche questa ¢ una sorta di riduzione in schiavitl, sebbene grazie alla
frode impiegata lo schiavo continui a credersi libero:

ogni menzogna, al pari d’ogni violenza &, in quanto tale, torto; avendo
in quanto tale per fine di allargare il dominio della mia volonta su altri indi-
vidui, cio¢ di affermare la volonta mia negando la loro, proprio come fa la
violenzal”.

4 Toi, pp. 442-443.

15 Ci0 non ¢ detto espressamente da Schopenhauer, ma sembra potersi dedurre
da quanto egli afferma vz, p. 443.

1o Cfr. 1o1, pp. 443-444.

7 Jvi, p. 445.

16



La frode piu tipica ¢ la falsa promessa, il patto non rispettato. E pro-
prio dal fatto che 'infrangere 1 patti sia ingiustizia deriva il fondamento
morale del diritto contrattuale:

quando io stringo un patto, la prestazione che altri mi promette ¢, diretta-
mente ed esplicitamente, il motivo della mia, che dovra tosto seguire. Le promesse
vengono scambiate consapevolmente, e in tutta forma. La verita della dichiara-
zione fatta con quelle da ciascuno si intende che stia in suo potere. Se I’altra parte
rompe il patto, essa m’ha ingannato e, insinuando nella mia conoscenza motivi solo
illusori, ha diretto la mia volonta secondo i propri fini, ha esteso il dominio della
volonta propria sopra un altro individuo, ¢ quindi ha compiuto una vera e propria
ingiustizia. Su cio si fondano la legittimita morale e la validita dei contratti'®.,

Lintero diritto privato ha dunque per Schopenhauer una base giu-
snaturalistica’. E tale base si identifica completamente con la soggettivita
giuridica stessa, con I’autonomia della volonta nel proprio corpo. Non
c’¢ un sistema di diritti, ma un diritto solo, che resta unico per quanto
suscettibile di specificazioni: il diritto della volonta ad incorporarsi, che
si identifica col fatto stesso del suo esserci corporeo, in quanto tale esserci
¢ metafisicamente fondato.

4. La morale come diritto inefficace.

Il diritto naturale, pero, ¢ diritto solo in potenza: non ha efficacia
intrinseca, non puo essere considerato vincolante. E soltanto una costru-
zione teoretica, che come tale ha piena verita; ma da questa verita non
derivano conseguenze pratiche. Solo I'ingiustizia esiste positivamente; e
da essa si puo ricavare, in negativo, cio che dovrebbe esistere:

originario e positivo ¢ il concetto dell’ingiusto: mentre 'opposto concetto
del giusto ¢ derivato, negativo. [...] In verita, non si sarebbe mai fatta parole del
giusto, se non vi fosse 'ingiusto. Il concetto di giustizia contiene semplicemente
la negazione dell’ingiustizia, € in esso viene compresa ogni azione, che non sia tra-
sgressione del confine su esposto, ossia negazione dell’altrui volonta per maggiore
affermazione della propria®.

18 Ibid.

 Non I’ha invece il diritto penale, che, come ogni altro ramo del diritto pub-
blico, presuppone I’esistenza dello Stato. Di diritto naturale ¢ solo la legittima difesa,
ma non lo ius puniendi. Cfr. ivi, pp. 457-460.

2 Joi, p. 446.

17



Ma la deduzione in negativo del diritto dall’ingiustizia fonda il con-
cetto didiritto, non la sua realta. I soli dati reali sono il sentimento dell’ag-
gredito di non essere tenuto a subire 1’aggressione, che percio ¢ ingiusta,
e il rimorso provato dall’aggressore. E in entrambi i casi non si tratta che
del sentimento di essere in conflitto con se stessa provato dalla volonta.
E proprio in tale conflitto si rivela la natura della volonta: esso ¢ dunque
metafisicamente necessario. Il diritto stesso non ¢ affatto un superamento del
conflitto: ne ¢ piuttosto una manifestazione.

Lingiustizia ¢ tale intrinsecamente: non € qualcosa di opinabile, non
¢ qualcosa su cui ci si possa ingannare. Schopenhauer non lascia spazio
al relativismo etico: nessuna conoscenza ¢ piu certa di quella del bene e
del male, nessuna scienza ¢ piu «facile» dell’etica?’. Ma ci0o non cambia
nulla nella prassi. Nessuno puo essere diverso da cio che ¢, nessuno puo
modificare con la pura conoscenza I’indirizzo della propria volonta??. Se
la volonta di un soggetto ¢ tale da non tollerare limiti, essa dovra invadere
la sfera dell’altrui volonta, in modo assolutamente necessario. All’azione
aggressiva segue in modo altrettanto necessario il rimorso, la coscienza
dell’ingiustizia compiuta. Ma su tale coscienza I’etica e il diritto naturale
possono fondarsi solo in astratto, come mera riflessione concettuale. La
fondazione pratica del diritto dipende invece dall’aggredito, e precisa-
mente dalla sua capacita di respingere ’aggressione, esercitando a sua volta
violenza o inganno su chi ne ¢ autore. Anche in questo caso una volonta
ne nega o assoggetta un’altra, ma a cio non si accompagna il sentimento
dell’ingiustizia. La volonta dell’aggredito si scontra con quella dell’ag-
gressore, ma entro la propria sfera, di cui non supera i confini, giacché
quei confini vuole semplicemente ristabilire. Non ¢ colpa dell’aggredito
se nella sfera della sua volonta si trova anche una volonta altrui che dovra
essere distrutta o mutilata. Non c¢’¢ ingiustizia nell’opposizione all’altrui
ingiustizia, né puo esserci rimorso, perché non si fa che dare un contenuto
pratico al rimorso di un altro, costringendolo a sentire anche nel corpo
ci0 che gia sente la sua coscienza morale: che € stato violato un limite che
non si doveva violare. La reazione dell’aggredito ¢ quindi giusta, e né la
sua coscienza, né la volonta di un altro possono vietargliela. Respingere
laggressione € cioe un diritto.

Il concetto di diritto, come negazione dell’ingiusto, ha [...] trovato la sua
principale applicazione, ¢ senza dubbio anche la sua prima origine, nei casi in
cui la tentata ingiustizia viene impedita con violenza: il quale impedimento a sua

2 FM, § 18, p. 237.
22 Da questo punto prende avvio il saggio di E. CasTrRuccl, Per una critica dell’etica
normativa. Rileggendo Schopenhauer, filosofo del diritto, qui di seguito alle pp. XX-xx.

18



volta non puo essere ingiustizia, bensi ¢ diritto: anche se la violenza impiegatavi,
considerata in se stessa e isolatamente, sarebbe ingiustizia, e qui venga giustificata
sol dal suo motivo, diventando diritto. Se un individuo nell’affermazione della sua
volonta va tanto lontano, da irrompere nella sfera dell’affermazione di volonta ine-
rente alla mia persona in quanto tale, e viene con ci0 a negare la mia affermazione,
il mio difendermi da tale violenza ¢ solo un negare quella negazione; e quindi, da
parte mia, non altro ¢ che Paffermare la volonta per essenza e originariamente
manifestantesi nel mio corpo, e gia implicite esprimentesi col semplice fenomeno
del corpo stesso: non € quindi ingiustizia, bensi diritto. [...] Io posso dunque,
senza ingiustizia, costringere la volonta estranea che nega la volonta mia quale si
manifesta nel mio corpo e nell’uso delle forze di esso per la propria conservazione,
senza negare io percio un’altrui volonta contenuta in eguali confini, a desistere da
codesta negazione: ossia ho, in siffatta misura, un diritto di coercizione®.

Il diritto naturale, che puo essere dedotto teoreticamente dal con-
cetto di ingiustizia, trova esistenza reale solo nella reazione coercitiva
all’azione ingiusta. Si potrebbe dire che per Schopenhauer la giuridicita
risiede nella sanzione, in quanto questa ¢ negazione pratica dell’ingiu-
stizia, mentre la norma senza la sanzione sarebbe di natura unicamente
morale. E tuttavia, a livello di diritto naturale la sanzione non ha ancora
un carattere propriamente giuridico. Che I’aggredito abbia il diritto di
difendersi, significa soltanto che puo farlo senza sentirsi colpevole, che
cio gli ¢ moralmente lecito. Ma gli ¢ anche realmente possibile? Cio
dipende solo dalle forze di cui dispone e dalle circostanze in cui si trova.
Se laggressore ¢ piu forte, o piu astuto, o piu rapido, il diritto di difesa
viene vanificato. La vigenza pratica del diritto naturale ¢ subordinata a
circostanze di fatto variabili da caso a caso, e in particolare alla forza. Non
c’¢ alcuna garanzia di ordine generale, non c’¢ alcuna regola, circa ’appli-
cabilita della sanzione. In ultima analisi, percio, il diritto naturale non &
altro che un’esigenza etica astratta.

Tale valore puramente morale ¢ I'unico che diritto e ingiustizia abbiano per
I’uomo come uomo (non come cittadino nello Stato); ’'unico, quindi, che sussiste-
rebbe anche nello stato di natura, senz’alcuna legge positiva; I'unico che costitui-
sce la base e il contenuto di tutto quanto s’¢ percio chiamato diritto naturale, ma
meglio si chiamerebbe diritto morale?.

Ci0 che si incontra di fatto ¢ solo la necessaria tendenza della
volonta ad affermarsi nel corpo. E sia I’ingiustizia che il diritto sono tale

2 MVR, vol. I1, libro 1v, § 62, pp. 446-447.
2 Joi, p. 449.

19



affermazione. Nel caso dell’ingiustizia, ad essa si accompagna la cattiva
coscienza; nel caso del diritto, invece, ’intima convinzione di essere nel
giusto: ¢’¢ dunque una certissima differenziazione interiore, sebbene i
comportamenti siano esteriormente uguali. Ma P’ingiustizia e il diritto
hanno entrambi il carattere del mero fatto, la cui interna qualificazione
morale non riesce a incidere praticamente sulla realta. Nella realta non
si puo constatare altro che un conflitto di volonta, la cui risoluzione ¢
affidata alla forza. Il diritto naturale, in quanto parte della morale, offre
la possibilita di conoscere, ma non quella di decidere: non puo dare regole
all’azione. Nell’azione sussiste solo la volonta, identica nell’aggressore e
nell’aggredito, mirante nell’aggredito come nell’aggressore unicamente
all’affermazione di sé, ed irresponsabile in entrambi i casi del suo grado,
giacché essa non puo scegliere se accontentarsi del proprio corpo e limi-
tarsi a difenderlo, oppure se distruggere o sottomettere i corpi altrui. La
certa conoscenza che alcune azioni sono ingiuste puo indurre il soggetto
ad astenersene, ma solo se la sua volonta ha un’intensita moderata, che
le consenta di autolimitarsi. E I’altrettanto certa coscienza di non essere
tenuto a subire I’ingiustizia puo indurre il soggetto a respingere I’altrui
aggressione, ma solo se dispone di sufficiente potere. Si puo dunque con-
cludere che, in generale, I'effettivita del diritto naturale dipende unica-
mente dal caso. In uno stato di natura, percio, il diritto praticamente non
esiste. Ne deriva una paradossale adesione di Schopenhauer al pensiero di
Hobbes. Contrariamente a quanto questi ritiene, «<sono i concetti di giusto
e ingiusto [...] validi anche per lo stato di natura, ¢ niente affatto conven-
zionali»; e tuttavia nulla di concreto si potrebbe obiettare a chi condivida
la tesi hobbesiana: «mai potremmo noi fargli intendere per esteriore espe-
rienza cio che non all’esteriore esperienza s’appartiene»®.

5. Impurita del diritto positivo.

Il diritto naturale ha vera efficacia solo in quanto crea un generale
consenso all’istituzione del diritto positivo, cio¢ in quanto determina il
contratto sociale. Essendo il diritto naturale di difesa vanificabile dal-
Peventuale insufficienza di forze dell’aggredito, lo si rende effettivo
delegandolo alla collettivita organizzata, che avra sempre forze sufficienti
per reprimere le azioni ingiuste di uno dei suoi membri®. Alla morale, e
al diritto naturale che ne € parte, spetta I'individuazione delle azioni che

> Tvi, pp. 449-450.
% Cfr. 101, p. 451.

20



non debbono essere commesse, cio che si suole chiamare il precetto (per
Schopenhauer, pero, non ci sono precetti morali, ma solo determinazioni
concettuali di pura conoscenza, certe ma non vincolanti). La morale
si pone cio¢ dal punto di vista dell’agente: indica che cosa questi non
dovrebbe volere. Al diritto positivo spetta invece I’individuazione delle
azioni che non debbono essere subite, cio¢ dei casi di uso legittimo della
forza. Esso si pone percio dal punto di vista del soggetto passivo, che auto-
rizza a difendersi e che concorre a difendere quanto ¢ necessario: il diritto
diviene vincolante solo in quanto sia coercitivo, dotato di sanzione.

Se la morale mira esclusivamente all’azione giusta o ingiusta, € puo, a colui
il quale sia per avventura risoluto di non fare atto ingiusto, stabilir nettamente
i confini delle sue operazioni; la dottrina dello Stato, invece, la scienza della
legislazione, mira soltanto all’ingiustizia patita, né mai si occuperebbe dell’in-
giustizia commessa, se non fosse per I'ognor necessario correlato di questa, ossia
la patita: la quale ¢ 'oggetto della sua attenzione, quasi il nemico contro cui ella
si affatica. [...] La scienza statale, o legislazione, per questo suo fine prendera a
prestito dalla morale il capitolo, che costituisce la filosofia del diritto, e che oltre
a dar l'intimo significato del giusto e dell’ingiusto ne determina i netti confini;
ma esclusivamente per adoperarne il rovescio, e tutti quei termini che la morale
pone come insormontabili da chi non voglia commettere ingiustizia, considerar
sotto I’aspetto opposto: come termini il cui valicamento da parte d’altri non va
tollerato, se non si vuol patire ingiustizia, ¢ da cui si ha il diritto di respingere
altrui. Tali termini vengono cosi sotto codesto rispetto, fin dove si pud passivo,
barricati dalle leggi. Ne risulta che, come molto argutamente lo storico fu definito
un profeta a rovescio, cosi ¢ un moralista a rovescio il giurista; e quindi anche la
scienza del diritto in senso proprio, ossia la dottrina dei diritti, che si possono
affermare, ¢ una morale a rovescio [...]. Il concetto dell’ingiustizia e della sua
negazione, della giustizia, il quale ¢ in origine concetto morale, diventa giuridico
trasportando il punto di partenza dall’aspetto attivo al passivo, ossia mediante un
capovolgimento?.

La soggettivita giuridica di diritto positivo, che ¢ la sola soggettivita
giuridica in senso proprio, consiste nell’aver titolo a invocare la difesa
dello Stato in caso di ingiusta aggressione altrui. Essa ¢ conferita all’indi-
viduo dalla societa, non gli spetta originariamente; e coincide con I’essere
cittadino, tutelato dal contratto sociale. Mentre nello stato di natura ogni
diritto ¢ specificazione del diritto al corpo, ed ¢ quindi fondato metafisi-
camente, nello status societatis ogni diritto ¢ specificazione del diritto di
cittadinanza, e presuppone I’ordinamento positivo. Il diritto positivo non
ha dunque una radice metafisica diretta, sebbene continui a dipendere

7 Ioi, pp. 452-454.

21



dalla metafisica la sua giustificazione morale, che ¢ anche la giustifica-
zione morale dello Stato.

Lo Stato, peraltro, ha sempre e necessariamente una giustificazione
morale: proprio da cio dipende infatti la sua natura di Stato. Cordinamento
giuridico positivo non fa di per sé lo Stato. Se la legge esprime soltanto
la volonta arbitraria di chi si trova al potere, si ha dispotismo, e cio¢ una
collettivita di schiavi governata da un tiranno. E il dispotismo non ¢ Stato,
esattamente come non lo € ’anarchia. Nell’anarchia, il diritto € solo natu-
rale, cioe ha un’esistenza meramente potenziale; nel dispotismo, si ha solo
l’apparenza di un diritto positivo, che pero non ¢ che la formalizzazione di
una volonta tirannica che disconosce il valore etico di ogni altra volonta,
ed & percio ingiustizia e non diritto. Sebbene il diritto sia per necessita
coercitivo, la coercitivita non basta a fondarlo come tale: altrettanto neces-
sario ¢ il suo collegamento con la morale, il suo essere morale «rovesciata»,
apparato di tutela della sfera vitale del cittadino. Lo Stato ¢ sempre Stato
di diritto: in cio risiede la sua essenza, mentre accidentale e indifferente ¢
la forma politica che esso assume?®. La concezione schopenhaueriana del
diritto naturale, intrinsecamente tanto debole da coincidere di fatto con
la posizione hobbesiana, sembra dunque acquistare una notevole forza in
rapporto al diritto positivo. Il diritto naturale & condizione di giuridicita del
diritto positivo. Il diritto positivo ¢ diritto solo in quanto sia conforme
al diritto naturale; lo Stato & Stato solo in quanto tuteli le liberta del
cittadino. Una posizione che sorprende in un pensatore dichiaratamente
reazionario. Essa infatti, pur essendo certamente arretrata rispetto alla
situazione politica dell’epoca di Schopenhauer, coincide di per sé con le
espressioni pill mature e coerenti dell’Illuminismo:

solo quando la legislazione positiva nella sostanza ¢ costantemente guidata
dal principio del diritto puro, ed ogni sua sanzione ha nella dottrina del diritto
puro la propria base, puo dirsi che codesta legislazione siffattamente formata sia
davvero un diritto positivo, e lo Stato un’associazione giuridica: Stato nel vero
senso della parola, istituzione moralmente ammissibile, € non immorale. In caso
contrario la legislazione positiva ¢ viceversa il fondamento di una positiva ingiu-
stizia, ¢ essa medesima un’ingiustizia imposta, pubblicamente ammessa. Di tal
fatta € ogni dispotismo?®.

Eppure, tale posizione non ha nessuna reale consistenza: Scho-
penhauer non sente alcuna esigenza di una sua attuazione nella prassi:

2 Cfr. w1, p. 452. Tra le forme di Stato possibili, Schopenhauer preferisce
comunque dichiaratamente la monarchia.
2 Tvi, pp. 455-456.

22



Come il diritto naturale € una costruzione a priori del moralista, a cui
nella prassi corrisponde un puro scontro di forze, cosi il diritto positivo
giusto ¢ opera della «scienza della legislazione», ¢ costruzione a priori del
giurista, a cui nella prassi corrisponde il mero ordinamento della coerciti-
vita. Come la legge morale kantiana ¢ valida indipendentemente dalla sua
attuazione, e resterebbe anzi valida persino se venisse sempre violata, cosi
accade in Schopenhauer alla legge in senso giuridico, sebbene egli stesso
critichi duramente, nella propria dottrina etica, ’apriorismo di Kant*.
Quello del diritto ¢ per Schopenhauer una problema solo teoretico, e il
suo unico intento ¢ quello di darne una soluzione concettuale, astratta,
per una mera esigenza di completezza del suo sistema. Egli non ha alcuna
intenzione di proporre un modello per 'interpretazione, né tanto meno
per la critica e il cambiamento, della prassi. La sua dottrina del diritto
e dello Stato esprime una verita esclusivamente logica, che avrebbe esi-
stenza pratica solo se potesse dominare la pura ragione. Ma la ragione di
fatto non domina, né potrebbe farlo: nella prassi contano ben altre forze, e
ad esse la teoria deve cedere, appagandosi della propria coerenza formale
e della propria validita nel regno dei concetti. Nei fatti, invece, lo Stato
non solo non puo, ma in fondo neppure deve, essere interamente giusto; e
il diritto non cessa di essere diritto quando si svincola dalla morale. E vero
che per Schopenhauer il diritto € comunque strettamente collegato all’in-
giustizia: non esisterebbe senza di essa, giacché da essa viene generato, &
la reazione che essa suscita contro di sé. Ma cio non escluderebbe ancora
che il diritto possa essere un effettivo superamento dell’ingiustizia, e
che la giustizia possa essere non solo concepibile, bensi anche attuabile.
Invece, Schopenhauer finisce per vedere nell’ingiustizia precisamente la
condizione per ’esistenza pratica del diritto.

In generale, si potrebbe addirittura fare 'ipotesi che il diritto sia di una
struttura analoga a quella di certe sostanze chimiche, che si possono presentare
non allo stato puro e isolato, bensi tutt’al pill solo con una minima mescolanza
che serve loro da supporto, oppure conferisce loro la necessaria consistenza [...]; si
potrebbe, quindi, supporre anche che il diritto, se deve prender piede e addirittura

% Per la critica a Kant e il rifiuto dell’etica a priori, cfr. FM, § 6, pp. 127-155. Che
cio nonostante Schopenhauer costruisca a priori il diritto naturale, che pure ¢ parte del-
Petica, egli spesso lo afferma apertamente: cfr. MVR, vol. I, libro 1v, § 62, p. 450. E cio
vale indirettamente anche per il diritto positivo, che per essere giusto deve conformarsi
al diritto naturale, e percio ¢ deducibile da esso a priori. Schopenhauer non giunge pero
alla conclusione che la prassi ¢ indifferente rispetto alla teoria, ma a quella che la teoria
¢ impotente rispetto alla prassi: cfr. spec. Parerga e paralipomena, tomo II, a cura di M.
Carpitella, trad. di M. Montinari ed E. Amendola Kiithn, Milano 1983, cap. 1x, Sulla
teoria del diritto e della politica, § 127, pp. 329-333.

23



dominare nel mondo reale, ha necessariamente bisogno di una, sia pur minima,
aggiunta di arbitrio e di violenza, onde poter agire e sussistere in questo mondo
reale e materiale, nonostante la sua vera natura, che ¢ soltanto ideale e percio
eterea, senza evaporare e volar nel cielo [...]. Si possono considerare elementi di
una tale necessaria base o lega chimica tutti i diritti di nascita, i privilegi ereditari,
le religioni di Stato e varie altre cose; in quanto, soltanto su di un fondamento di
questo tipo stabilito ad arbitrio, il diritto puo farsi valere ed essere coerentemente
realizzato®..

La vera natura del diritto ¢ solo ideale, ¢ quella di un sistema di
concetti, di bei sogni filosofici: in pratica non c¢’¢ che la forza. E cosi anche
dev’essere, perché il diritto puro non puo far presa sulla realta. Ci si puo
dunque accontentare che la forza accolga in sé un po’ di quell’essenza
eterea, che all’arbitrio sia mescolata un po’ di giustizia; perché soltanto
Parbitrio puo dare alla giustizia concretezza e stabilita. Il diritto positivo,
insomma, non dev’essere altro che ingiustizia coerente, che si dia una
regola e mediamente la rispetti; ingiustizia cio¢ che del diritto si da la
forma, perché il vero e ideale diritto da parte sua non potrebbe avere con-
tenuti. Né Schopenhauer vede ragioni di lamentarsene, giacché gli uomini
non meritano di meglio:

in ultima analisi, la necessita dello Stato si fonda sulla riconosciuta iniquita
del genere umano: senza di questa non si sarebbe pensato allo Stato, poiché nes-
suno avrebbe da temere danni per i suoi diritti*2.

6. Solipsismo etico e riconoscimento.

Si direbbe che Schopenhauer si ritragga da una conclusione che
avrebbe reso insostenibile il carattere pessimistico della sua dottrina. Nella
sua teoria del diritto, la condizione antecedente allo Stato puo essere con-
siderata iniqua (giacché il diritto naturale non ¢ di fatto vincolante, e in
pratica domina la forza); ma non per questo I’iniquita € causa della nascita
dello Stato. E invece il bisogno di impedire I’iniquita, la coscienza etico-
giuridica, cid che da vita allo Stato. E vero che realta positiva e originaria
spetta solo all’ingiustizia, ma il diritto ¢ egualmente «naturale» e altret-
tanto solido nel suo fondamento. Esso ¢ dato gia insieme all’ingiustizia,
in essa, come sua cattiva coscienza. Il genere umano € tanto poco iniquo,

31 Jvi, p. 332. La trad. di questo capitolo dei Parerga ¢ di M. Montinari.
2 Jvi, § 123, p. 318.

24



da essere capace di limitare la forza irresistibile della volonta di vita, che
in sé ignora ogni barriera, costringendola al rispetto e alla valorizzazione
di tutte le sue determinazioni fenomeniche. E riesce in tal modo a dare
senso a un mondo che ¢ in sé assolutamente insensato. Negando la possi-
bilita pratica della giustizia, Schopenhauer commette lo stesso errore che
rimprovera a Hobbes (e che nonostante tale rimprovero considera, signifi-
cativamente, inconfutabile): vede soltanto I’esteriorita empirica, vede che
nel concreto si afferma solo la forza. Non vede pero che per la sua stessa
concezione la forza muta la propria natura quando diviene I’incarnazione
di un valore; non vede che il medesimo principio che origina 'iniquita ¢
ci0 che rende possibile la piena effettivita del diritto.

Schopenhauer annulla un superamento dialettico da lui stesso sta-
bilito. E cade definitivamente in quel solipsismo etico che ¢ il nascosto
pericolo di tutto il suo sistema. Sembra quasi una «astuzia della volonta»:
questa, che nel reciproco riconoscimento morale e giuridico dei soggetti
aveva dovuto constatare I'impossibilita di un’illimitata appropriazione
individuale del mondo fenomenico, tenta ora di aggirare 1’ostacolo. E non
potendolo fare in positivo, affermandosi nel fenomeno, lo fa in negativo,
nella dottrina della redenzione come autonullificazione dell’essere®. La
totale rinuncia al mondo ¢ totale incorporazione di essa nella volonta
negativa, nella Noluntas: un solipsismo del nulla. Ma in ¢io non ¢’¢ niente
di diverso da quel sogno di onnipotenza e onnirealta la cui sola possibile
concretizzazione ¢ precisamente il diritto del corpo: quel sogno in sé
irrealizzabile, senza il quale non potrebbe pero avere realta la convivenza
etico-giuridica in una comunita di soggetti liberi ed uguali. Tale sogno ¢
solo riportato alla sua assolutezza, e in cio vanificato, perché il supera-
mento di ogni limite non puo non coincidere con la completa negazione
del reale. Appropriandosi totalmente del mondo, la volonta si appropria
soltanto del nulla. La volonta positiva non ¢ affatto diversa dalla volonta
negativa: non c’¢ alcuna «rinuncia» nel paradossale ascetismo di Scho-
penhauer. E il suo pessimismo, la convinzione che il mondo possa essere
dominato solo dall’iniquita, che diritto e giustizia siano inessenziali
rispetto ad essa e non abbiano verita che nei concetti, e percio che il rinne-
gamento dell’essere sia ’unica possibilita di rinnegamento del male, non
¢ affatto diverso dall’«ottimismo» individualistico di una volonta che si
illuda di potersi totalmente affermare, attuando senza limiti il diritto del
corpo. La filosofia di Schopenhauer, allora, si autocontraddice, e percio si
autodistrugge. Il legame essenziale tra diritto e ingiustizia si lascia invece
pensare, e si lascia vivere, solo relativizzandosi in un processo dialettico

* Su tale dottrina, cfr. spec. MVR, vol. I1, libro 1v, § 68, pp. 494-519.

25



in cui affermazione e negazione trovano I’unica possibile realta: che ¢ la
realta (mai definita) del limite, e percio la realta (mai scontata, ma sempre
di nuovo da fondare e riconoscere) dell’altro.

26



Emanuele Castrucct

PER UNA CRITICA DELL’ETICA NORMATIVA.
RILEGGENDO SCHOPENHAUERJ FILOSOFO DEL DIRITTO

Da pin di mezzo secolo letica giace sul comodo
cuscino che Kant le ha steso sotto: sull’impera-
tivo categorico della ragione pratica. Ai nostri
giorni pero esso & diffuso con Uappellativo pin
piano e corrente di “legge morale”, e con questo
nome st insinua senga controllo dopo un breve
inchino alla ragione e all’esperienza: ma una
volta in casa non la smette di ordinare e coman-
dare senza renderne ragione.
(A. SCHOPENHAUER, Il fondamento della morale,
Introduzione).

1. La cannula kantiana. Schopenhauer su Kant.

La lucida critica che nel saggio Il fondamento della morale Scho-
penhauer muove contro il razionalismo e il formalismo nell’etica kan-
tiana'! appare al lettore come una naturale appendice argomentativa
della trattazione con cui lo stesso Schopenhauer giunge a negare il libero
arbitrio?.

Se il valore morale dell’uomo si realizza infatti una volta per tutte
nella conformazione originaria del suo essere e se 'uomo non puo allora
che agire per ci0 che egli ¢, ne consegue che la virti diventa una predisposi-
zione -: alla virtu si € in qualche modo predestinati e non la si impara. Velle
non discitur, ripete spesso Schopenhauer: «Aspettarsi che i nostri sistemi

"1 connubio dei quali conduce notoriamente alla formulazione dell’imperativo
categorico, riconosciuto quale pricipio fondativo della ragion pura pratica: cfr. a ScHo-
PENHAUER, Parerga e Paralipomena, a cura di E. Amendola Kiihn, G. Colli ¢ M. Monti-
nari, Torino 1963, vol. II, p. 982.

2 Relativa cioe al fatto che 'uomo, anche se apparentemente libero di fare cio
che vuole, non ¢ libero — data la conformazione originaria del suo essere — di non volere
cio che vuole.

27



di morale formino i virtuosi, i nobili e i santi o che le dottrine dell’estetica
formino i poeti, gli scultori e i musicisti sarebbe del pari una pazzia»®.

Su questo punto, secondo Schopenhauer, la realta e esperienza si
contrappongono sempre vittoriosamente alle premesse di un’etica forma-
listica e astrattamente normativa, caratterizzata dal desiderio di miglio-
rare moralmente 'uomo e intenta a parlare di progressi nel campo della
virtu, quasi esistesse una inesorabile tendenza al «progresso verso il bene».
In realta, per migliorare 'uomo bisognerebbe ricrearlo ex novo, «rove-
sciargli il cuore», mentre tutto quello che alla luce del razionalismo etico
si puo fare «sta nell’illuminare la testa, rettificare 'intuizione, portare ad
una piu giusta comprensione di quanto esiste oggettivamente»*. Pitl in la
Petica formalista non arriva, e «non ¢ difficile vederne il limite»’.

Linteresse di questo scritto proviene senza dubbio da quelle pagine,
ispirate alla coerenza, in cui Schopenhauer dimostra come ogni morale
normativa, sub specie razionalistica, non rappresenta niente di piu di un
“filisteismo” metodico, benintenzionato e falsamente lungimirante. Ma
ancor di piu 'interesse proviene da quelle altre pagine prenietzscheane
in cui la vis polemica va oltre, svelando come gli esiti mistificanti, I’arti-
ficiosita e la contraddittorieta delle morali razionalistiche® non siano in
fondo che la logica conseguenza di tutti quei sistemi, costruiti a partire
da un idealismo di facciata, che sostituiscono alla conoscenza della realta
un’immagine precostituita dell’esistenza, particolarmente adattabile a
compromessi politici e religiosi (ivi compresi quelli dettati dalla religione
“del progresso”)’.

Non a caso la critica di Schopenhauer alla morale kantiana si apre
sul concetto che di questa Kant elabora nella sua Fondazione della metafi-
sica dei costumi, il concetto cioe di una filosofia pratica il cui compito non ¢
affatto quello di chiarire le ragioni di cio che accade, bensi di formulare le
leggi di ci0 che deve accadere anche se non accade mai. In questa definizione
Schopenhauer scorge immediatamente una clamorosa petitio principit, che
non esita a definire il npgrtov yevdov di Kant: «Chi vi dice che ci siano

3 Il mondo come volonta e rappresentazione, a cura di A. Vigliani, Milano 1989 (=
MVR), § 53, p.390 ¢ § 66, p. 517.

* Il fondamento della morale, a cura di C. Vasoli, Bari 1970 (= FM), p. 263.

SEM, p. 264.

®Nel modo in cui Schopenhauer le intende, ossia come «combinati di regole euri-
stiche, tesi in equilibrio sulla punta di un ago e massime alzate sui trampoli [...], molto
adatte ad echeggiare nelle aule universitarie» ma «dall’alto delle quali non si riesce piu
a vedere la vita reale e il suo tramestio» (FM, p. 180).

7 Sul punto, vale sempre, come prototipo, 'insegnamento di Adorno e Horkhei-
mer, relativamente alla critica radicale della «dialettica dell’illuminismo».

28



delle leggi alle quali le nostre azioni devono assoggettarsi? Chi vi dice che
deve accadere cio che non accade mai? Chi vi autorizza a fare in anticipo
questa ipotesi e ad imporci poi un’etica, in forma imperativo-legislativa,
come 'unica possibile?»®. Di legge poi, egli avverte, si puo parlare nel
senso che le & proprio e originario, ossia come legge civile, come istituzione
creata nell’ambito di un ordinamento politico; oppure in senso traslato,
per indicare quei mutamenti che i natura avvengono in maniera preve-
dibile e calcolabile: mai in ogni caso per quanto riguarda la morale, ossia
per ambito specifico entro il quale si svolgono i fenomeni della volonta
umana. Solo in apparenza, argomenta Schopenhauer, I'introduzione del
concetto di “legge morale” posta in essere da Kant, su cui si regge 'intera
struttura della sua etica, ¢ formale e neutrale: in realta ha le sue radici
nella morale teologica, interiorizzata nella pretesa ‘purezza’ del metodo
criticista e resa quindi inconfessabile, se non al prezzo di rinunciare a
quella stessa purezza. (La decrepitezza intellettuale di Kant inizia come
¢ noto, secondo Schopenhauer, gia con la seconda edizione del 1787 della
Critica della ragion pura, e gli “insopportabili” esiti idealistici del critici-
smo sono impliciti a questa svolta).

Lo stesso di quanto vale per la legge morale vale per quel “dovere
assoluto” che e principio essenziale dell’etica formalistica: esso, sostiene
Schopenhauer, puo solo invece essere condizionato, legato ad una situa-
zione, mai angelicamente categorico. Questo ¢ d’altronde il grande limite
che Petica filosofica normativa, quando assume il tono di una dottrina dei
doveri, non riuscendo a rendersi realmente autonoma dalla teologia morale
puritana, € inevitabilmente destinata a incontrare. Lorigine teologica
puritana della morale kantiana — secondo ’argomentazione radicalmente
critica e ancora una volta, a tratti, prenietzscheana, di Schopenhauer — non
puo d’altra parte essere intesa neppure come un’origine realmente religiosa.
Essa ¢ anzi antireligiosa poiché, se (come accade nei fatti, contrariamente
all’angelismo del “puro dovere” kantiano) ogni dovere non puo che essere
legato alla situazione e umanamente correlato a premi e pene, allora «I’ob-
bedienza sara secondo le circostanze saggia o stupida» ma «sempre interes-
sata»’, fondata inevitabilmente su una base di motivazioni egoistiche e, ci0
che piu conta, «sulla maggiore o minore facilita con cui uno ¢ disposto a
credere disponendo soltanto di motivi insufficienti»'°.

Letica filosofica non trae infine dalla teologia I'unico pregio che, tutto
sommato, era proprio di quest’ultima, ossia quello di vantare almeno una

8§ FM, p. 118.
°FM, p. 122.
0 FM, p. 110, corsivo mio.

29



qualche efficacia pratica sull’agire degli uomini''. Il formalismo kantiano
chiede loro troppo. Chiede, per mantenersi ad ogni costo coerente con una
concezione dell’etica libera da ogni residuo empiristico e fondata trascen-
dentalmente, che gli uomini — eterni colpevoli — tendano strenuamente a
conformarsi ad un dovere assoluto conoscibile a priori (dove la conoscenza
si riferisce non al contenuto, ma solo alla forma dell’azione umana). Ma,
replica Schopenhauer, «si consideri quanto si viene a dire in questo modo:
tanto la coscienza umana quanto tutto il mondo esterno insieme con ogni
esperienza e ogni fatto ci sono tolti da sotto ai piedi. Non abbiamo nulla
su cui posare [...]. E a cosa dobbiamo aggrapparci? Solo a un paio di con-
cetti astratti ancora privi di sostanza»'2. Da questi dovremmo attenderci la
forza necessaria per contrastare ‘moralmente’ le gigantesche dimensioni
dell’egoismo. E dovremmo inoltre, cosa assai improbabile, contare sulla
speranza che agli uomini venga in mente di ricercare da soli il contenuto
delle leggi alle quali assoggettarsi, poiché — come fa notare ancora Scho-
penhauer — il pallido risultato della fusione di quei concetti puramente
formali non ¢ che la pura legalita, ossia la stabilizzazione di un principio
del tutto insoddisfacente, essenzialmente condizionato dall’universalita,
capace di dar luogo ad una norma di natura semplicemente euristica, che
si sostanzia in quell’imperativo «agisci secondo la massima della quale
puoi ad un tempo volere che diventi legge universale per tutti gli esseri
dotati di ragione» contenutisticamente vuoto e sradicato dalla situazione
—: da ogni situazione che sia eticamente interessante.

La paradossalita della cosa ¢ evidente, perché agli uomini — ribatte
Schopenhauer — non verra mai I’idea di cercare il contenuto di direttive
peril loro agire senza che un altro impulso, stavolta ben «reale e oggettivon,
ve li spinga: infatti «la morale ha a che fare con azioni reali [...], non con
castelli di carta eretti a priori, 1 cui risultati nella seria urgenza della vita
non importerebbero a nessuno, — il cui effetto percio nella tempesta delle
passioni sarebbe quello di una cannula da clistere in un incendio»".

A questa totale mancanza di contenuto si aggiunge poi un altro
aspetto che rende la morale kantiana agli occhi di Schopenhauer addirit-
tura “rivoltante”: il postulato di origine puritana secondo cui un’azione
debba il suo valore morale unicamente al fatto di essere subordinata alla

' Come gia per Spinoza, il suo scopo «non ¢ quello di insegnare una scienza
[...]; essa non esige dagli uomini altro che obbedienza, e soltanto la disobbedienza essa
condanna, non I’ignoranza» (B. SpiNoza, Trattato teologico-politico, a cura di A. Droetto
e E. Giancotti Boscherini, Torino 1980, cap. XIII, p. 334).

2 FM, p. 129.

B FM, p. 143.

30



nozione di dovere. Nel “dovere per il dovere” e nella capacita di realizzarlo
si incarna infatti per Kant il valore di un uomo, ma cio per Schopenhauer
rende invece gli uomini inclini alla pedanteria morale, disponendoli ad
inchinarsi di fronte ad un vuoto feticcio. E — mistificazione ancora peg-
giore — disponendoli a identificare in una ragione ipostatizzata il “veicolo
naturale” in grado di porre I'uomo in comunicazione con il trascendente.

Al contrario la ragione, secondo la critica radicale che Schopenhauer
muove a Kant, non fornisce all’'uomo nessuna garanzia di verita, né in
campo teoretico né in campo pratico. Certamente, con la ragione 'uomo
astrae concetti dalle rappresentazioni intuitive concrete e da questa sua
capacita scaturiscono poi le fondamentali prerogative che elevano 'uomo
al di sopra dello stato animale: la coscienza non solo del presente ma
anche dell’avvenire e del passato, il pensiero progettante, la memoria, il
linguaggio. Ma non per questo si puo dire che agire secondo ragione e agire
virtuosamente (ossia non egoisticamente) siano la stessa cosa, né mai sono
stati considerati tali da alcuna cultura e da alcuna lingua: semmai — ritiene
Schopenhauer — sono proprio la malvagita unita alla ragione e I’altruismo
unito all’irragionevolezza a manifestarsi piu frequentemente. Dunque la
ragione non vale come fondamento di giustizia e di filantropia, e nell’azione
essa svolge semmai soltanto una funzione secondaria e subordinata.

2. Legoismo necessario e le invasioni della sfera corporea.

Le varie dottrine morali colgono nel segno solo se non partono dal
disconoscimento pregiudiziale del fatto che ’egoismo ¢ tra le disposizioni
che determinano la condizione generale della natura umana. Cio che la
volonta vuole, osserva Schopenhauer, ¢ fondamentalmente la vita. Da
questo impulso cieco deriva la contesa per I'affermazione sulle cose e
sugli uomini, per cui ¢ naturale che la guerra diventi una tra le forme
generali di oggettivazione della volonta'*. La specie umana non puo che
mantenersi attraverso il conflitto e la lotta, espressione di quel medesimo
dissidio che lacera dall’interno la volonta, obbligandola a «conficcare i
denti nella propria carne», senza sapere che sta lacerando se stessa. Senza
saperlo, perché ogni uomo ¢ dotato di una conoscenza pesantemente
condizionata dal principium individuationis, destinata a servirne I’afferma-
zione. E questo il motivo per cui ciascun individuo sente di essere, e in

1+ E la volonta «deve divorare se stessa poiché nulla esiste esternamente a lei, ed
essa € una volonta affamata» (MVR, p. 234).

31



effetti ¢, «la volonta di vivere tutta intera, I’in sé del mondo»". Ognuno
puo dire a buon diritto che la propria morte individuale coincide con la
morte del mondo — il mondo che esiste soltanto nella misura in cui viene
esperito dall’individuo che esiste e che se lo rappresenta'®. Un intero uni-
verso di esperienze muore ad ogni attimo, assieme ad ogni singolo uomo
che le ha vissute, e che muore.

E allora evidente come in una tale situazione, che Schopenhauer
chiama «il punto di vista naturale», per ogni uomo la propria esistenza e la
propria conservazione sia piti importante dell’esistenza e della conserva-
zione di tutti gli altri esseri, ed ¢ altresi evidente come egli secondo la sua
tendenza naturale sia portato a ritenere chiunque si opponga alle sue aspi-
razioni meritevole della sua collera o persino del suo odio, suscitando in
lui un pit 0 meno forte desiderio di annientamento. In questo vero e pro-
prio antagonismo che si forma tra me e I’altro risiede la causa — si direbbe
‘ontologica’ — dell’egoismo, che — nel quadro teorico che Schopenhauer ci
prospetta — consiste in una sorta di solipsismo etico necessitato dalla forma
solipsistica in cui ¢ concretamente strutturata la coscienza individuale.

Cade qui a proposito il riferimento a Hobbes, istituito dallo stesso
Schopenhauer'. Il fondamento metafisico che Schopenhauer offre
all’egoismo e al conseguente stato di guerra tra gli individui ¢ infatti
palesemente costruito a calco del modello hobbesiano, descrittivo della
costituzione naturale della violenza e dell’aggressivita tra gli uomini. Ma
tuttavia, anche, si distacca in misura sensibile da questo modello, almeno
nel momento in cui, nello stesso stato di natura e sulla base di un’intui-
zione naturale affine alla sinderesi scolastica, viene considerata come ingiu-
sta proprio quella volonta di affermazione individuale che, superando la
propria sfera corporea, invade quella altrui.

5 «In seguito alla soggettivita essenziale ad ogni coscienza, ognuno € per se stesso
il mondo intero» (FM, p. 201).

16 «Per effetto della soggettivita essenziale ad ogni coscienza, ciascuno € per se
stesso il mondo intero, un microcosmo che non vale meno del macrocosmo», poiché
«se la sua coscienza svanisse anche il mondo svanirebbe necessariamente, vale a dire
la sua esistenza e la sua non esistenza sarebbero equivalenti e indistinguibili» (MVR,
p. 468).

17 La situazione generalizzata di ostilita violenta tra gli atomi individuali «rag-
giunge la massima evidenza quando una folla si scatena violando ogni legge e ogni
principio d’ordine, mettendo in chiara luce il bellum omnium contra omnes di cui Hobbes
traccio un quadro cosi ammirevole nel primo capitolo del suo De cive. Ciascuno, allora,
tenta di strappare all’altro cio che desidera per sé; non solo, ma spesso, per accrescere
di un nonnulla il proprio benessere, non ha il minimo scrupolo di distruggere I’intera
felicita e la vita dei propri simili» (MVR, p. 469).

32



Schopenhauer condivide quindi, possiamo dire, con Hobbes la
diagnosi relativa all’egoismo costitutivo della condizione naturale di vita
degli individui e alla conseguente situazione di ostilita diffusa, ma anche
si distacca da Hobbes poiché egoismo e ostilita non hanno per lui una
dimensione semplicemente empirica ed esteriore, non si riducono cio¢
a meri dati di fatto, ma ricomprendono anche una dimensione morale
particolare che li rende valutabili sotto un profilo assiologico. Quella
che Schopenhauer chiama “invasione”, ossia “irruzione” della volonta
di affermazione dell’'uno nella sfera corporea dell’altro'® non si riduce
insomma ad un semplice fenomeno di comportamento assiologicamente
neutro, ma implica un significato morale di cui tanto I’autore quanto la vit-
tima dell’invasione si rendono certamente conto, qualificandolo — anche
se talora solo nella forma interiorizzata del sentimento e non al livello di
una chiara consapevolezza — come comportamento ‘ingiusto’. Cosi la vit-
tima sente I’invasione subita anche come un dolore morale, ben distinto
dalla sofferenza fisica provocata da quell’atto o dal fastidio relativo al
danno che le ¢ stato inflitto, mentre ’autore ¢ conscio del fatto che «affer-
mando la propria volonta con tanta veemenza da oltrepassare i limiti del
suo corpo e delle sue forze»', egli rinnega quella che ¢ I’identica volonta
presente in un altro individuo.

Il concetto etico-ontologico di ingiustizia, inteso nella astratta gene-
ralizzazione di cui si & detto, viene specificato ed esemplificato nel § 62
del Mondo. La prima esemplificazione ¢ la piu netta e la piu teatralmente
evidente: si tratta del fenomeno del cannibalismo, in cui il conflitto
instaurato dalla volonta di vita e di sopraffazione dell’uno, inglobando
—alla lettera: fagocitando — la sfera corporea dell’altro, si manifesta senza
accomodamenti, nella maniera piu atroce. Di eguale significato, invasivo
della sfera corporea dell’altro, anche se con intensita via via minore, sono
Pomicidio, le lesioni personali e le percosse, nonché il soggiogamento
dell’altro nella schiavitl,, ricomprendendo in questa casistica ogni altra
forma o situazione in cui un uomo venga costretto a impiegare le sue

¥ «A causa dell’egoismo inerente a tutti gli individui, accade facilmente che la
volonta, il cui affermarsi nel proprio corpo si realizza in infiniti individui coesistenti,
spinga talmente la sua affermazione in un individuo, che tale affermazione diventa
negazione della volonta medesima quale appare in un altro individuo. La volonta del
primo irrompe nella sfera in cui si afferma la volonta del secondo, sia danneggiandone
e distruggendone il corpo, sia costringendone le forze a servire alla propria volonta
invece che a quella del corpo cui sono inerenti» (MVR, p. 471). Su questi punti — e
per la parte che segue — rinvio all’analisi fenomenologica piu dettagliata fatta da L.
ALFIERL, 11 diritto del corpo. La fondazione del soggetto giuridico in Schopenhauer, supra.

19 Ibid.

33



forze non a proprio ma ad altrui vantaggio, e dunque anche la semplice
miseria.

Appena meno grave tra le varie concretizzazioni dell’ingiustizia &
la violazione dell’altrui proprieta. Su questo punto Schopenhauer entra
nuovamente in polemica con I’etica normativa kantiana, che aveva ricon-
dotto lorigine di quel diritto alla presa di possesso o prima occupazione, ed
obietta: «Come potrebbe una semplice dichiarazione escludere altri dal-
I’uso di una cosa? Come potrebbe fondare un diritto? Evidentemente una
tale dichiarazione ha bisogno a sua volta di appoggiarsi ad un diritto»*.
Né 'occupazione né il semplice uso sarebbero idonei a giustificare moral-
mente uno wus excludendi, perché ad una simile giustificazione potrebbe
pervenire soltanto chi avesse trasfuso nella cosa da appropriare le sue
forze, mediante il suo lavoro: «Ogni diritto vero, ogni diritto morale di
proprieta ¢ fondato in origine unicamente sul lavoro: questa era, del resto,
Popinione piu accreditata prima di Kant, gia espressa in termini chiari
e in forma splendida nel piu antico dei codici: “I saggi, conoscitori delle
cose antiche, dichiarano che un campo coltivato ¢ proprieta di chi lo dis-
s0do, lo netto e lo aro, come I’antilope ¢ del primo cacciatore che ’abbia
ferita a morte” (Leggi di Manu, IX, 44). [...] Quando una cosa fu elaborata,
migliorata, difesa dagli accidenti esterni e custodita da un altro individuo
mediante un lavoro anche minimo [...], noi se tentiamo di impadronirci di
quella cosa, togliamo evidentemente all’altro il suo lavoro, e sottraiamo il
suo corpo alla sua volonta per asservirlo alla nostra»*'. Inoltre, se il valore
o fondamento morale di un simile diritto, come Schopenhauer lo costrui-
sce, sorge dall’aver trasposto in una determinata cosa il proprio lavoro e
conseguentemente dall’avere immesso questa cosa come un ‘bene’ nell’area
d’affermazione del proprio corpo, allora sara giustificato sul piano morale
un diritto sulla cosa non meno esteso di quello che ciascuno vanta diretta-
mente sul proprio corpo.

Lingiustizia infine, in ognuna delle sue forme fenomeniche, puo
essere commessa mediante violenza o frode, dove la scelta del mezzo non
¢ influente sotto il profilo morale. Se 'ingiustizia consiste sempre in un
asservimento dell’altro ai propri scopi, scegliendo la violenza si sceglie
in sostanza di ricorrere alla causalita fisica — alla diretta coazione — per
raggiungere quel fine, mentre scegliendo la frode si comunicano all’altro

2 MVR, p. 473. «Kant pretende che, fuori dello Stato, non esista un diritto
perfetto di proprieta: niente di piu falso. Da tutte le deduzioni precedenti risulta che
nello stesso stato di natura esiste un diritto di proprieta completamente naturale, cio¢
morale; che un tale diritto non lo si puo violare senza ingiustizia, mentre senza ingiu-
stizia lo si puo difendere fino agli estremi» (MVR, p. 489).

2 MVR, pp. 473-474.

34



dei motivi illusori i quali fanno si che I’altro creda di agire secondo la sua
volonta, mentre invece «non fa che seguire ciecamente la mia»*.

Ora, se I’ingiustizia €, per tutto quanto si ¢ detto, un’azione lesiva
dell’altro — o meglio: della naturale sfera di affermazione dell’altro -, allora
deve dirsi che il concetto di giusto ¢ un concetto derivato e negativo
rispetto a quello, originario e positivo, di ingiustizia o torto (Unrecht). E
questa una delle parti piu universalmente note della filosofia del diritto
di Schopenhauer. Contrariamente a quanto si pud supporre riguardo
all’origine del termine, secondo Schopenhauer non ¢ I’idea di ingiustizia
ad essere derivata per negazione dall’idea di giustizia, ma al contrario ¢
quest’ultima ad essere derivata da quella di non-ingiustizia. Il concetto di
giusto designa cosi tutte quelle azioni che ¢ possibile eseguire senza ledere
gli altri, cioe senza far loro un torto?’. Infatti se si parte dall’opinione pre-
concetta per cui la nozione di giustizia, o di diritto (Recht), debba essere
positiva e si tenta in tal modo di definirla, non si riuscira mai nell’impresa
perché quel concetto, «cosi come quello, appunto, di liberta»*, contiene
una mera negazione, la negazione dell’offesa. Ognuno ha diritto di fare
tutto quello che non causa offesa agli altri, ma allora ha anche diritto
di agire con la forza allo scopo di respingere ’offesa tentata da altri. La
reazione all’ingiustizia perpetrata da un altro non puo a sua volta essere
un’ingiustizia ed ¢ quindi giusta; essa cio¢ non fa che ristabilire i confini
violati da chi ha invaso la sfera di affermazione della mia persona e di con-
seguenza — per quanto considerata in sé, come violenza, essa costituirebbe
senza dubbio un’ingiustizia — nel caso in questione ad essere giustificata:
diventa cio¢ diritto in ragione della motivazione che Uha provocata.

Giusto e ingiusto non sono dunque concetti meramente convenzio-
nali, apprezzabili alla luce di un puro normativismo: sono invece delle
determinazioni morali radicate in una situazione: aventi cio¢ validita in
ordine all’esistenza concreta di una condotta umana particolare, e inoltre
indipendentemente dal fatto che una qualsiasi istituzione politico-sociale
voglia regolarle in via positiva. Schopenhauer non parla pero qui esplicita-
mente di diritto naturale. Non ne parla ma non si astiene per questo dal far
riferimento a cio che si potrebbe indicare nei termini di un vero e proprio
un diritto morale — fondato solo in chiave sensibile-intuitiva, e non giusna-
turalistico-razionale — di non subire ingiustizia, quale conseguenza della con-

2 MVR, p. 475.
2 «La qualita negativa della giustizia si rivela, contro ’apparenza, perfino nella
volgare definizione del “dare a ciascuno il suo”. Se ¢ il suo, non occorre darglielo; vuol

dire quindi “non togliere a nessuno il suo”» (FM, p. 280).
% Ibid.

35



statazione elementare per cui se «il non commettere ingiustizia dipende
dalla volonta di ciascuno, [...] il non subirla non ¢ sempre in nostro potere;
dipende, infatti, dalla forza fisica di cui ciascuno & provvisto»®.

Nello stato di natura, in altre parole, i concetti di giusto e di ingiusto,
pur riconosciuti non convenzionali, possono farsi valere solo in quanto
concetti morali particolari, resi efficaci unicamente in ambito interiore,
e «capaci di illuminare la coscienza che ciascuno ha della sua volonta»®.
Percio esiste per Schopenhauer un diritto puramente morale, ma non
kantianamente universale, bensi particolare-concreto: cosi la dottrina del
diritto puro (o naturale) risulta essere quel capitolo di una morale non for-
male né normativa che ha come oggetto ’esatta determinazione dei limiti
che l'individuo particolare non puo superare senza commettere ingiusti-
zia, e inoltre delle azioni che — pur superando tali limiti, ma compiute
dallo stesso individuo particolare con lo scopo di respingere un’ingiustizia
preesistente (ad es. ipotesi relative al diritto di resistenza, o alla “legittima
difesa”) — non possono a loro volta in alcun modo considerarsi ingiuste.

Loggetto specifico di questo ambito della morale, cui Schopenhauer
conferisce la denominazione di filosofia del diritto, rimane pur sempre
I’azione, o meglio il luogo in cui si forma il corretto giudizio circa I’agire
giustamente (sulla base di un diritto, Recht) e ’agire ingiustamente (sulla
base di un torto, Unrecht). La filosofia del diritto cosi intesa non ¢ una
filosofia morale in senso stretto, nel senso che non si occupa del torto
sofferto se non indirettamente, per quel che ¢ necessario al fine di chiarire
che non ¢ un fare ingiustizia agire che, pur apparentemente violento, ¢
diretto unicamente al fine di non subire ingiustizia.

Chiarisce a questo proposito Schopenhauer: «Chi volesse trascurare
o negare il lato puramente morale delle azioni umane, considerandole
sotto il solo punto di vista dell’efficacia esteriore e delle conseguenze
calcolabili, non potrebbe che schierarsi al fianco di Hobbes, per il quale
giusto e ingiusto sono concetti convenzionali e arbitrari e quindi sprov-
visti di ogni valore fuori delle leggi positive: e noi possiamo dimostrargli
con l’esperienza cio che non rientra nel campo dell’esperienza stessa»”’.
Quindi (e qui sta la fondamentale differenza tra Schopenhauer e Hobbes),
se al diritto morale, prodotto a sua volta dall’intuizione particolare dell’in-
dividuo, manca per Hobbes il carattere della giuridicita, esso rappresenta
invece per Schopenhauer il criterio etico per la valutazione della confor-

» MVR, p. 481.
% Ihid.
7 MVR, p. 483.

36



mita a giustizia del diritto positivo. Cosi se ¢ vero che perché il diritto
esista basta che le regole siano sorrette da un potere coercitivo capace
di farle valere, perché questo diritto positivo non scada in ingiustizia
positiva — o “torto positivo” — occorre che esso non smentisca i contenuti
puntuali dettati da quella primitiva intuizione del diritto morale.

3. Stampella, automa, amara risata. La dottrina del diritto positivo e 1
suot limiti.

Con riguardo alla concezione dell’origine e della funzione del-
Pautorita pubblica e della legislazione, Schopenhauer si ricongiunge
pero a Hobbes, da cui si era allontanato in riferimento alla riconosciuta
dimensione non convenzionale dei concetti di giusto e di ingiusto. Non
diversamente da Hobbes, anche per Schopenhauer ’autorita pubblica si
costituisce come ordinamento di leggi scaturente dalla naturale tendenza
dell’'uomo a ridurre il piu possibile, mediante un patto, la quantita di
ingiustizia che ogni individuo, a causa di ci10 che di violento e arbitrario vi
¢ nella dimensione sociale, deve fatalmente patire. La sfera dell’autorita
pubblica non ¢ atta a promuovere una morale normativa con pretese di
universale razionalita, ma ¢ semmai giustificata — quando ¢ giustificata
— dal compito minimale di circoscrivere la diffusa violenza sociale. La
forma di autorita pubblica tipica della modernita — lo Stato — ¢ insomma
solo un fenomeno storico generato da interessi pratici, che — viziato dal
carattere violento e prevaricatore che caratterizza le sue origini — deter-
mina pero assai spesso, come si esprime significativamente Schopenhauer,
Pesistenza di «una congrega di imbroglioni e di imbrogliati»*®. Quale male
necessario I’essenza dello Stato consiste per I’osservatore disincantato — il
filosofo non-idealista — in «un’amara risata». Cio che tradisce la pressoché
totale assenza, nella societa, di predisposizioni naturali che autorizzino
una morale positiva € proprio questa realta meramente strumentale del-
listituzione: «una stampella invece di una gamba, un automa invece di
un uomo»®.

2 «Lo Stato [...] ha I'unico scopo di proteggere i singoli tra loro e tutti insieme dai
nemici esterni. Alcuni filosofastri tedeschi di quest’epoca venale vorrebbero svisarlo
e farne un’istituzione di moralita, di educazione e di edificazione, dove pero sta in
agguato sullo sfondo il fine gesuitico di sospendere la personale liberta e ’evoluzione
individuale del singolo per farne soltanto una ruota di una macchina politico-religiosa
alla maniera cinese» (FM, p. 223).

2 Scritti postumi. I manoscritti giovanili (1804-1818), a cura di E Volpi, Milano
1996, p. 23.

37



Tale origine violenta dello Stato induce sospetti anche sull’azione
successiva dello Stato stesso. Se la morale si riferisce infatti soltanto
all’azione (qualificata dal giudizio interiore come giusta o ingiusta) ed
assegna, con le regole normative, limiti precisi, efficaci pero soltanto nei
confronti di chi abbia gia deciso di non commettere ingiustizia, la legislazione
ha di mira, al contrario, la sola azione qualificata pubblicamente come ingiu-
sta. Ma allora va detto che — specie riguardo le questioni pubbliche piu
controverse — sorgono sospetti circa gli interessi dello Stato ad orientare i
criteri di giudizio che presiedono a tale qualificazione.

Quanto al diritto di punire, che costituisce classicamente in dottrina
il contrassegno esteriore piu evidente del potere pubblico nella sua pretesa
di sovranita, per Schopenhauer esso si fonda esclusivamente sulla legge
positiva, ed anzi in tale fondamento ¢ reso possibile 'unico e autentico
scopo della pena: di essere efficace nel prevenire e sventare 1’ingiustizia.
In base alla necessita di garantirsi contro I’eventualita di subire un’in-
giustizia, alla comunita degli individui non resta in altre parole altro da
fare che affidare ad un’istanza di legalita esterna il compito di distogliere
chiunque, mediante una efficace attivita intimidatrice, dalla violazione
del diritto altrui.

La legge, ’esecuzione della legge, la pena, hanno cosi di mira esclu-
sivamente ’avvenire, non il passato. La pena si giustifica in altre parole
solo se si distacca da una concezione meramente retributiva, come quella
kantiana, la quale — isolata dal suo fine preventivo — si confonde con la
vendetta, consistente nell’impulso teso ad ottenere soddisfazione per un
male sofferto «con lo spettacolo inflitto da noi a chi ce lo fece soffrire».
Ma questa ¢ per Schopenhauer una teoria «mal fondata e assurda»: ¢ «lo
tus talionis eretto a principio autonomo e supremo del diritto penale € un
non senso»*.

Altrettanto assurda gli appare peraltro I’idea che la pena possa
costituire strumento di rieducazione, o addirittura di miglioramento inte-
riore dell’uomo, e lo si vede in brani assai eloquenti come il seguente, che
merita riportare per esteso:

Il sistema penitenziario non mira tanto a punire ’azione, quanto piuttosto
I’uomo, al fine di correggerlo; in tal modo mette in secondo piano ’autentico scopo
della pena, che ¢ quello di distogliere da una determinata azione, per perseguire
quello assai problematico della correzione. E gia sempre difficile voler ottenere
con un unico mezzo due scopi diversi: figuriamoci poi se essi sono per qualche
aspetto opposti. Ceducazione ¢ opera di bene, la punizione deve essere un male.

30 MVR, p. 490.

38



Il sistema penitenziario dovrebbe soddisfare contemporaneamente le due esi-
genze. Inoltre, per quanto grande possa essere la parte che rozzezza e ignoranza,
assommate alle condizioni esterne, hanno in molti delitti, non le si puo tuttavia
considerare la causa principale di essi, dal momento che urn’infinita di persone
vivono nella stessa bassezza e in circostanze del tutto simili senza commettere
alcun delitto. [...] Per questo non ¢ mai possibile un vero miglioramento morale; si
possono solo creare deterrenti da certe azioni®.

Concludendo poi:

Questa dottrina delle pene, che a un intelletto sano risultera immediata-
mente evidente, ¢, nella sua essenza, tutt’altro che nuova; ma era stata pressoché
soffocata da recenti errori; percio credetti mio dovere di rimetterla in luce. Tutto
quanto contiene di sostanziale, si trova gia incluso in cio che Pufendorf ne dice nel
suo De officio hominis et civis (libro II, cap. 13). Idee simili sono espresse da Hobbes
(Leviatano, capp. 15 e 28). E tutti sanno che, ai nostri giorni, la stessa tesi viene
difesa da Feuerbach...?%.

La pena quindi ha una funzione semplicemente dissuasiva e intimi-
datoria: né meramente retributiva, né ingenuamente rieducativa.

Ma in realta, come osservera piu tardi con aspro realismo Nietzsche,
nella pena sono presenti tanto la vendetta come prodotto dell’istinto di
autoconservazione, quanto la vendetta come restituzione del dolore e del
danno subiti. Poiché tuttavia nelle societa chiamate ‘civili’, dominate dal-
I’ideologia dello Stato di diritto, la vendetta come restituzione viene limi-
tata entro schemi predeterminati, si puo sostenere che la conservazione
(dei singoli e della societa) tende programmaticamente a prevalere sul
desiderio di restituire ’offesa, il danno e il dolore. Ma ¢ anche vero che il
fondo di vendetta, antropologicamente motivato, ¢ pronto a riemergere ad
ogni momento. Va notato che su questi punti Nietzsche continuera anche

3L Supplementi al Mondo come volonta e rappresentazione, cit., pp. 1518-1519.
Osserva Schopenhauer. «Un kantiano non mancharebbe di obiettare che, in questo
modo, il colpevole punito viene trattato “come un semplice mezzo”. Ma il principio,
instancabilmente ripetuto dai kantiani, secondo il quale “bisogna trattare 'uomo
sempre e solo come fine, mai come semplice mezzo” ¢ bensi altisonante, ¢ quindi
molto adatto a chi vuole una formula per risparmiarsi la pena di riflettere, ma esami-
nato, risulta un’affermazione vaga, indeterminata e incapace di giungere allo scopo,
se non per via indiretta; in ogni caso di applicazione, richiede speciali spiegazioni,
determinazioni e modificazioni. Nella sua forma generale non ¢ soltanto insufficiente
e poco significativo, ma anche problematico. Lassassino colpito per legge da sentenza
capitale deve senza dubbio essere adoperato, e giustamente, come semplice mezzo [...]»
(MVR, p. 491).

39



nelle opere piu tarde — in cui, come la Genealogia della morale, si realizza
il maggior distacco critico da Schopenhauer — a dichiararsi allievo dell’or-
mai sotto ogni altro punto di vista ripudiato Erzieher.

2 MVR, p. 492.

40



Claudio Tommas:

RIFLESSIONI SUL PENSIERO ETICO E POLITICO
DI ARTHUR SCHOPENHAUER

1. Sulla felicita.

«Vi ¢ un solo errore innato», sostiene Schopenhauer: quello che ci fa
credere nella felicita come scopo dell’esistenza. «E innato in noi», perché
coincide con questa, e il nostro essere «& proprio soltanto la sua parafrasi,
ed il nostro corpo il suo monogrammas!. Chiunque rincorra la felicita puo
solo perdersi nel maelstrom dei bisogni che, se appagati, ne generano di
nuovi, o arenarsi nei bassi fondali della noia. Prima o poi, egli si accorgera
«che il mondo e la vita non sono affatto ordinati in modo da contenere
un’esistenza felice»’. Si scoprira vittima delle proprie illusioni e capira,
forse, che il piacere di un attimo non ¢ rimedio bastevole alla miseria e
all’inquietudine profonde, nelle quali perduriamo.

Il sentiero della virtu, parallelo a quello della felicita, procede invece
nella direzione opposta. Imboccarlo significa rinunciare a ogni gioia
mondana, all’edonismo e all’eudemonismo egoistici: ammettere, cioe, fra
obiettivi etici e «materiali», una demarcazione assoluta, che nulla potra
mai eliminare. La sobria severita di Schopenhauer, qui piu che altrove, si
mostra restia a concessioni o accomodamenti di sorta. Lelevatezza morale
e la sazieta dei sensi sono per lui due mete inconciliabili, sul piano pratico
come su quello teorico. Scegliere I’'una equivale ad allontanarsi dall’altra.
E quanto piu ci si sforza di accostarle, tanto piu s’incorre nell’errore di
alimentare indebite speranze con vani escamotages dialettici.

Eppure, al dilemma di felicita e virtil, pensatori insigni han cercato,
nei secoli, di fornire soluzioni positive. Si pensi, per esempio, ad Aristo-
tele. La felicita, egli dice, ¢ il fine ultimo, durevole e autosufficiente, cui
tendono le azioni umane®. E un’«attivita dell’anima» conforme alla «virtd

! A. SCHOPENHAUER, Il mondo come volonta e rappresentazione, trad. it. di P. Savj-
Lopez e G. Di Lorenzo, Bari 1972 (= MVR), p. 656.

2 Ibidem.

3 Si vedano, in generale, ARISTOTELE, Etica Nicomachea, trad. it. di A. Plebe, Bari
1973, libro I, e Etica Eudemia, trad. it. di A. Plebe, Bari 1973, libro 1.

41



piu perfetta», espressione di un equilibrio pieno fra le opposte inclina-
zioni che muovono i comportamenti. Sua conditio sine qua non ¢ la liberta,
resa possibile dalle leggi della polis: suoi strumenti sono il pensiero e le
arti, cui il cittadino libero si dedica, in accordo con le proprie disposizioni
naturali. La polis puo prosperare solo grazie all’apporto «virtuoso» di cia-
scuno. Dunque, la felicita individuale e quella collettiva sono la stessa
cosa*, e una costituzione ¢ tanto migliore quanto piu si presta all’attingi-
mento di un siffatto obiettivo’.

Questo nesso politico tra felicita e virtu € cio che la mentalita moderna
ha invece, per gran parte, smarrito. I due termini, sempre disgiunti, sono
spesso usati per designare evenienze «soggettive», che societa e istituzioni
non concernono, se non in via indiretta. Un legame fra loro puo darsi solo
su di un piano extrapolitico: metafisico o religioso. E il caso del «sommo
bene» kantiano. Come ¢ noto, esso consiste di due parte: la principale, o
«moralita», la secondaria, o «felicita». Cuna ¢ la facolta di agire virtuosa-
mente, nel consapevole rispetto dei precetti etici. Laltra ¢ ’appagamento
stabile d’ogni tendenza o appetito naturale, entro il dominio della ragion
pratica®. Felice ¢ cosi, per Kant, colui al quale, «in tutto il corso della
vita, tutto accade secondo il suo desiderio e la sua volonta»’. Ma la felicita
non ¢ un fine dettato dalla «legge morale»; ¢ piuttosto un’idea che I'uomo
sviluppa empiricamente, inseguendo il benessere fisico, e che le azioni
virtuose lo rendono degno di realizzare. Dunque, fra «moralita» e «feli-
cita» non sussiste alcun nesso oggettivo: e di «<sommo bene», secondo Kant,
si puo parlare solo ammettendo, «soggettivamente», una causa suprema,
«differente dalla natura», la quale «contenga il principio di questa connes-
sione, cioe I’accordo esatto della moralita e della felicita»®.

Lessere o il voler essere felici acquistano dignita etica solo se fondati
nel volere divino, quale fonte primaria d’ogni obbligo. Questo ¢ il giudi-
zio cui approda, con Kant, una lunga tradizione di pensiero, d’impronta
prevalentemente cristiana. Da essa Schopenhauer si dissocia, con gelida e
implacabile ironia. Egli ci parla di una felicita, la cui ricerca ¢ comunque

4 ARISTOTELE, Politica, trad. it. di R. Laurenti, Bari 1973, libro VII/2, 1234a, 5-6.

> Sul rapporto felicita-polis in Aristotele si veda, ad esempio, J. RITTER, Das biir-
gerliche Leben. Zur aristotelischen Theorie des Gliicks (1956), in Ip., Metaphysik und Politik.
Studien zu Aristoteles und Hegel, Frankfurt a.M. 1977, pp. 57-105.

® T concetti di felicitd e di sommo bene sono esposti da Kant in: Critica della
ragion pratica, trad. it. di F. Capra, Bari 1974, libro I1, 11/5, pp. 150-159; Critica del giudi-
zio, trad. it. di A. Gargiulo, Bari 1974, appendice, §§ 83 ¢ 87, pp. 306-311 e 327-333; La
metafisica dei costumi, trad. it. di G. Vidari, Bari 1973, pp. 237-238, 244-245 e 355-364.

7 Cfr. I. Kant, Critica della ragion pratica, cit., p. 151.

8 Ivi, p. 152.

42



disperata, non avendo né un Dio che la illumini, né una natura amica che
le semplifichi il compito: e di una virtu che le si contrappone, crescendo
e corroborandosi nel dolore. Tale virtu, che € innanzitutto rinuncia,
non ¢ imposta o sanzionata da alcun «agente esterno»: non obbedisce a
un «volere divino», né adempie a un comandamento etico o «naturale».
Occorre insomma pensare che essa abbia in sé la propria ragione suf-
ficiente e che null’altro la determini. Solo uno statuto metafisico cosi
peculiare le permette di rendere libere le azioni che le si conformano. Ma
libere da cosa?

Schopenhauer risponde: «dalla volonta di vivere», o meglio, dall’in-
treccio fenomenico in cui essa si manifesta agli occhi dell’'uomo, attra-
verso il prisma del principium individuationis. E infatti in questo «mondo
come rappresentazione» che trovan posto la diversita di tutti gli esseri,
la ricerca mai sazia di piaceri e successo, I'individualismo sfrenato, la
crudelta, l’odio e, in pari tempo, la disperazione ¢ il dolore. Ed ¢ dietro a
questo «velo di Maya» che, viceversa, si cela I'identita profonda di tutti gli
esseri, nati da un’unica radice e accomunati dallo stesso destino cosmico.
La virtu ha origine dalla percezione di tale identita: si da, inizialmente,
come «compassione», come condivisione della sofferenza di altri. Il suo
scopo, a volerlo definire, sta nel permettere agli uomini una serena sop-
portazione della vita, senza soccombere all’ansia e allo sconforto, che ogni
giorno essa riversa su di loro. Ma per tramutarsi in scelta consapevole,
la virtu ha bisogno di un supporto, che si chiama filosofia. Solo questa,
infatti, come conoscenza della «cosa in sé» — ossia della «volonta di vivere»,
che ¢ «radice di tutti gli esseri»® —, puo render ragione della rinuncia e
colmare di autentico significato termini quali «compassione», «giustizia»
e «amor del prossimo».

2. Sul «senso della vitas.

Si potrebbe obiettare, a questo punto, che la felicita non ¢ solo
appagamento di brame e appetiti temporanei. Essa € ancor piu certezza
del presente, delle mete raggiunte e di quelle che, ragionevolmente, lo
saranno, del senso che P’esistenza intera ne riceve. La felicita, oltre agli
oggetti parziali e provvisori, esige una durata del senso e nel senso, se

> Supplementi al Mondo come volonta e rappresentazione (= SMVR), 11, p. 631.
«Filosofia, nel senso di Schopenhauer, non ¢ la mera scomposizione ¢ comprensione
concettuale del mondo, ma, in primo luogo, come volevano i grandi pensatori dell’an-
tichita, ¢ guida alla condotta e al dominio della vita»: cfr. A. HUEBSCHER, Von Hegel zu
Heidegger. Gestalten und Probleme, Stuttgart 1961, p. 45.

43



non altro perché questa ¢ la moneta del tributo, che ogni giorno si paga
per poter esistere socialmente. E siccome la virtu punta, tra le altre cose,
anche a nobilitare le azioni — ossia, a dar loro un senso particolarmente
elevato -, ecco che, per felicita e virtl, si pud almeno ipotizzare un
movente comune. Entrambe, infatti, pur specificandosi per gradi e moda-
lita diverse, parrebbero rispondere alla stessa domanda, relativa a un bene
che, se reperito, costituirebbe il coronamento della vita, la chiarificazione
e il possesso di ogni sua singola fase.

Ma puo darsi, per Schopenhauer, un « senso della vita»? Da quanto
detto finora pare proprio di no. Ai suoi occhi, essa si palesa come deriva
allibente, come «falsa natura» gravida degli infiniti mali «che urgono
nell’anima insanabile, con sempre nuove angosce»'’. Anche a supporla
fine a se stessa, col solo scopo dell’autoconservazione, rimane sempre da
spiegare perché si riproduca: perché, prima di esaurirsi nella morte, essa
soggiaccia all’impulso irrefrenabile, che la porta a «dar vita» a individui
nuovi. L«esistenza umana», infatti, ben lungi dall’aver il carattere di un
dono, ha in tutto e per tutto quello di un debito contratto»'!, di un «servizio
obbligatorio» che ognuno presta, in luogo del genitore, «per il godimento
della di lui volutta»'?. La vita € una «parafrasi dell’atto di generazione»,
un’incombenza indesiderata, che induce il singolo a dibattersi fra la paura
«illusoria» di morire e la speranza, pure «illusoria» di perpetuarsi attra-
verso 1 figli. E va da sé che, col dolore proprio e con la morte, egli paghi
solo una parte del debito paterno, mentre, riproducendosi, trasferisce
I’altra parte (come piacere proprio) sul conto della posterita.

Luomo si affanna nel dare un senso alla vita, proprio perché
questa di senso non ne ha. Di piu: anziché «vivere», egli «¢ vissuto» dalla
«volonta», che s’impone in lui come in qualsiasi altro ente di natura. Il
suo desiderio, rivolgendosi a oggetti sempre effimeri, ¢ metafora di questo
volere «vuoto», che si sustanzia, per gradi differenti, nella pluralita delle
specie, quale causa efficiente del loro nascere, riprodursi e perire. Un ciclo
siffatto non ha ragione né scopo. Presa nel suo vortice, I’esistenza singola
esperisce anzi, di continuo, il venir meno di ogni pretesa o progetto circa
se stessa e il mondo: e quanto piu s’«individualizza», quanto pili ambisce
ad un compimento, tanto piu pone, fra sé e il mondo, invalicabili distanze.
Di qui il ripudio dell’ottimismo, quale «autolode ingiustificata... della
volonta alla vita», quale dottrina «non solo falsa, ma anche perniciosa»'.

10 E questo un verso del Childe Harld’s Pilgrimage di ByroN (1v, 26), citato in
SMVR, 11, pp. 595-596. La traduzione ¢ ritoccata.

WSMVR, 11, p. 599.

12 i, p. 587. La traduzione € appena ritoccata.

13 Ivi, pp. 603-604.

44



Poiché non vi ¢ diritto alla felicita o al piacere, né ¢ lecito rivendicarlo, da
parte nostra, nei numerosi casi in cui tali beni non ci toccano in sorte.

Il «pessimismo» schopenhaueriano, con tutte le sue implicazioni
d’ordine metafisico e pratico, si puo dire riassunto proprio in quest’ul-
tima constatazione. Parlarne come di «semplice idea soggettivax»'4, frutto,
magari, di vicissitudini personali avverse, ¢ trovata di comodo ma di
scarso valore. Questa «ontologia negativa»' possiede almeno due pregi: da
un lato, eleva a dignita teoretica il Weltschmerz romantico, serpeggiante nel
Caino di Byron, nel William Lovell di Tieck, nel Roquairol di Jean Paul e in
altri testi letterari'®; dall’altro, ed & cio che pil conta, detta alla coscienza
il compito di rivisitare i concetti filosofici, muovendo dalle forze infime
e oscure che ne sollecitano la formazione, ma senza mai sublimarsi nel
loro abbacinante chiarore!’. Il «dolore del mondo» ¢ la spia piu vistosa di
un reale che il pensiero speculativo, di preferenza, ignora, vuoi perché
incapace di «razionalizzarlo», vuoi perché dedito, pill spesso, alla ricerca
di false panacee universali. Questo reale non ammette conciliazione, né
Aufhebung: dunque, indagarlo equivale a chiedersi se sia possibile emanci-
parsene, se, cio¢, I’'uomo sia capace «di correggere e di annullare il grande
errore e sbaglio dell’essere»'®.

4 Cfr. ad esempio V. Kiy, Der Pessimismus und die Ethik Schopenhauers, Berlin
1866, p. 75.

15 Questa espressione ¢ usata in W. SCHIRMACHER, 11 santo come forma di vita. Rifles-
sioni sulla dottrina non scritta di Schopenhauer, in Schopenhauer e il sacro, cit., pp. 29-47
(cit. a p. 34).

16 N¢é va dimenticata a questo proposito la lettera di Samuel T. Coleridge a Robert
Sonthey (17 dicembre 1794), ove, in merito al Lovell di Tieck, si parla del «dead sea
of pessimism»: cfr. Letters of 8.1, Coleridge, London 1895, p. 115. Linteresse di Scho-
penhauer per le opere di Byron e di Jean Paul ¢ documentato dalle molte citazioni che
ricorrono nei suoi scritti. Per una disamina dei suoi rapporti con la Romatik si rinvia
a I. Krauss, Studien iiber Schopenhauer und den Pessimismus in der deutschen Literatur des
19. Jahrhunderts, Leipzig 1931; A. HUEBSCHER, Der Philosoph der Romantik, in «Schopen-
hauer Jahrbuch», XXXIV, 1951-52, pp. 1-17; ¢ W. KOHLSCHMIDT, Der poetische Nihilismus
in der deutschen Romantik, Stuttgart 1972.

17 Cfr. H. v. STEIN, Pessimismus, in «Schopenhauer Jahrbuch», XXIII, 1936, pp. 3-
14 ¢ anche H. Horx, Schopenhauer und der Geist des 19. Jahrhunderts, ivi, XXVII, 1940,
pp. 14-98.

¥ Questa espressione, forse non felicissima, si trova in Th. MANN, Schopenhauer
(1939), in Ip., Saggi, Milano 1980, p. 45. Altri, dopo Mann, hanno attribuito a Scho-
penhauer un «bisogno metafisico» e una domanda religiosa a questo sottesa. E il caso,
ad esempio, di H. ZINT, Schopenhauer als Erlebnis, Miinchen-Basel 1954, p. 51. E vi ¢
pure chi ha scorto in lui Pintento di rendere alla filosofia la sua originaria portata
religiosa, trasferendo in essa alcuni elementi, di regola appannaggio delle religioni
rivelate. Valgano per tutti i due saggi di M. HORKHEIMER, Sul pessimismo oggi (1971) e Il
pensiero di Schopenhauer in rapporto alla scienza e alla religione (1972), oggi in Ip., Studi di

45



Il primo passo in tale direzione consiste nell’accettare ’assurdo,
come elemento ove ¢ stabilmente immerso il vivere quotidiano. Il secondo
passo sta invece nel prendere atto che se la felicita non € un diritto, la
virtll non ¢ un dovere. Se lo fosse, la sua inosservanza gia rappresente-
rebbe un danno per qualcun altro. I doveri, per Schopenhauer, sono azioni
che, di regola, presuppongono un accordo reciproco, tacito o espresso, fra
due o piu soggetti'®. Hanno cio¢ natura d’impegno o di promessa: fondano
diritti e si accompagnano ad aspettative di premio o di castigo. Uniche
eccezioni sono 1 doveri dei genitori verso i figli, per 1 quali non sussiste
reciprocita e che pero decadono non appena questi ultimi siano in grado
di provvedere a se stessi. In breve, Schopenhauer nega la possibilita del
dovere assoluto?, fondato in se medesimo o da una norma trascendentale
indimostrata. La sua critica della morale kantiana afferma la natura ipo-
tetica di tutti gli imperativi di ragione: in caso contrario, come imperativi
«categorici», essi sarebbero privi di contenuto reale e mai potrebbero fun-
gere da moventi per una qualsiasi azione?..

La virtt non ¢ un dovere, poiché, come detto, suo requisito essen-
ziale ¢ la gratuita. Essa non appartiene in nessun modo all’ordine del
necessario, ma solo a quello del possibile. Divenendo virtuosa, I’esistenza
umana rinuncia all’egoismo e sceglie liberamente la via della giustizia
e dell’amor del prossimo. Acquista cosi una qualita piu elevata: una
«coscienza migliore», in luogo della «coscienza empirica», che ¢ mera
consapevolezza della «volonta» nel suo manifestarsi fenomenico e tem-
porale?. Resta pero da stabilire come si divenga virtuosi. Come lo si puo

filosofia della societa. Ideologia e potere, Torino 1981, pp. 155-164 ¢ 165-178. Sui rapporti
tra Schopenhauer e 'ultimo Horkheimer si ¢ accumulata, in anni recenti, una cospi-
cua bibliografia. Si segnalano, tra gli altri: W. Post, Kritische Theorie und metaphysischer
Pessimisimus. Zum Spdtwerk Max Horkheimers, Miinchen 1971; G. RicoNpa, Horkheimer
e Schopenhauer, in Romanticismo, esistenzialismo, ontologia della liberta, a cura di G.
Riconda, G. Vattimo e V. Verra, Milano 1979, pp. 304-325; P. VINCIERT, Discordia e destino
in Schopenhauer, Genova 1993, pp. 133-155.

Y Il fondamento della morale, trad. it. di E. Pocar, Bari 1970 (= FM), pp. 226-227.

2 Jvi, pp. 127-155.

2L 11 Ledtmotiv della critica schopenhaueriana € comunque questo: «... il procedi-
mento di Kant consiste nel fare un risultato di quello che avrebbe dovuto essere il prin-
cipio o la premessa (la teologia), e nel prendere per premessa cio che avrebbe dovuto
essere desunto come il risultato (il comandamento). Ma dopo che egli ebbe capovolto
la cosa, nessuno, nemmeno lui, la riconobbe per cio che era, cio¢ la vecchia e ben nota
morale teologica» (FM, p. 124).

22 Su questo punto si veda G. RicoNDAa, Il «criticismo compiuto» di Arthur Schopenhauer,
in Schopenhauer teri e oggi. Atti del Convegno Internazionale Palazzo Feltrinelli — Gargnano del
Garda, 22-25 settembre 1986, a cura di G. Marini, Genova 1991, pp. 301-315.

46



scegliere «liberamente», dato 'imperio della «volonta, il suo causalismo
inesorabile, cui le azioni umane di regola obbediscono e del quale persino
Pintelletto ¢ strumento?? E, soprattutto, come render conto della com-
passione, che ¢ la base di tale scelta, che ¢ fenomeno primordiale, inne-
gabile, ma anche innegabilmente opposto all’egoismo? Schopenhauer la
definisce «il grande mistero dell’etica [...] il cippo di confine oltre il quale
soltanto la speculazione metafisica puo ardire di muovere un passo»**. In
effetti, proprio su questo punto la sua riflessione etica (avente a oggetto la
virtl)) e quella gnoseologica (inerente alla verita) giungono a sovrapporsi
I’una all’altra.

Se 'uvomo puo scegliere tra egoismo e altruismo, ¢ perché la
«volonta», in lui, ¢ anche capace di negarsi in quanto «volonta di vivere».
Essa puo, insomma, volere se stessa, cosi affermandosi come natura natu-
rams, generatrice di viventi: oppure, ma solo nell’'uomo, puo voler «non
essere», cosi impedendosi di creare e, tuttavia, rimanendo «volonta».
Questa ambivalenza le deriva dalla proprieta «riflettente», che compare
e si sviluppa solo nel suo prodotto piu evoluto, ossia nella specie umana.
Seguiamo il ragionamento di Schopenhauer:

Laffermazione della volonta alla vita, 1a quale ha il suo centro nell’atto della
generazione, ¢ nell’animale inevitabile. Poiché solo nell’'uomo la volonta [...]
giunge alla riflessione. Giungere alla riflessione significa: conoscere non solo la
momentanea necessita della volonta individuale ed il suo servizio nella urgente
attualita; — come ¢ il caso dell’animale, secondo la misura della sua perfezione
e dei suoi bisogni, che vanno di pari passo; — ma aver raggiunto una maggiore
ampiezza di conoscenza, mediante un chiaro ricordo del passato, una approssi-
mativa , anticipazione del futuro, e con cio una visione generale della vita indivi-
duale, della propria, dell’altrui, anzi dell’esistenza in generale®.

Ogni essere vivente vuole e agisce nel «mondo come rappresen-
tazione», che ¢ I'insieme disgregato e incoerente dei fenomeni spazio-
temporali. Per sua natura, esso tende a individualizzarsi, ad affermare se
stesso. Ma i comportamenti che adotta possono assumere qualita diverse
a seconda del modo in cui esso si rapporta a sé e alla realta circostante.
La coscienza animale (o empirica) ¢ infatti calata nell’«eterno presente»

2 Sul pessimismo e P’etica di Schopenhauer si segnalano, tra i contributi piti
recenti, A. HUEBSCHER, Arthur Schopenhauer: un filosofo controcorrente, cit., pp. 159-175,
e G. INVErNIZZI, Osservazioni sul pessimismo di Schopenhauer, in Schopenhauer ieri e oggi,
cit., pp. 357-377.

*FM, p. 213.

» SMVR, 11, pp. 589-590.

47



dei bisogni, indotti dalla «volonta di vivere». La coscienza umana ha, vice-
versa, in piu la capacita «razionale» di sottrarsi all’hic et nunc, compren-
dendo, almeno i abstracto, anche il passato e il futuro. Questo le permette
di figurarsi I'intera vicenda della specie, di riconoscere come proprie le
gioie e le sofferenze altrui, di domandarsi «se la fatica e la necessita della
[...] vita [...] vengano compensate dal guadagno»®. E insomma la «volonta
di vivere» che, riflettendosi nell’'uomo, perviene ad un «punto di conver-
sione». Essa lo abilita a chiedersi se il gioco valga davvero la candela, se la
schiavitu dei bisogni non ammetta, per caso, come soluzione, la rinuncia
ad appagarli: e ne fa, di conseguenza, 'operatore della propria possibile
negazione.

La compassione ¢ allora il fenomeno nel quale questa svolta con-
tinuamente si «attualizza». Reca in sé I’annuncio di una «liberta» gia
disponibile e di una «liberazione» che, per quanto ardua, ¢ comunque
accessibile agli sforzi individuali, non coincidendo affatto con la passivita
rassegnata?. Per attingerla, ¢ necessario percorrere le molte tappe del
sentiero che ha nome «virt». Occorre dunque rinunciare ad affermare
se stessi, puntare a un’identificazione piu profonda con tutti gli esseri
viventi®, perfezionare la conoscenza di sé e degli altri con lo strumento
della filosofia. Poiché I’«etica descrittiva» di Schopenhauer? non si pre-
figge di mutare la natura — men che mai quella umana -, ma piuttosto
di svilupparne alcune potenzialita intrinseche. E piu che a un sistema
di norme e precetti, essa fa pensare a un enorme specchio concavo, sulla
cornice del quale, nella parte alta, chiunque arrivi a leggere, prima o poi,
la formula vedica: tat twam ast, «questo tu sei».

3. Guustizia e diritto.

La giustizia e ’amor del prossimo sono le due «virtu cardinali» scatu-
renti dalla compassione. La seconda, espressione massima dell’agire etico,

% Joi, p. 590.

77 F quanto s’intende anche in D. RaYMOND, Schopenhauer, Paris 1979, pp. 176-
180, pur sotto la sigla infelice di «morale du dégagement».

% La ricerca schopenhaueriana dell’identita del vivente, contrapposta alle armo-
nie artificiali della filosofia idealistica, ¢ stata posta in rilievo per la prima volta in
J. VOLKELT, Arthur Schopenhauer. Seine Persinlichkeit, seine Lehre, sein Glaube, Stuttgart
1900, p. 286.

»R questo un termine che trova concordi G. INVERNIZZI, Osservagiont, cit., p. 365,
e R. MARGREITER, Schopenhauers Beitrag zu einer Ethik der Postmoderne, in Schopenhauer
teri e oggi, pp. 109-121 (in part. p. 113).

48



¢ la disponibilita a fornire aiuto a chiunque soffra. Essa si identifica nella
caritas cristiana e comporta un sacrificio di sé pitt 0 meno grande «per il
bisogno o la distretta dell’altro»®. La giustizia, invece, conforme alla mas-
sima neminem laede, ¢ 'impulso che trattiene 'uomo dall’inseguire certi
fini egoistici, capaci di arrecare ad altri sofferenza. Giusto € colui il quale,
anche al prezzo di un interesse proprio, si impone di non fare il male,
di non danneggiare nessuno. E siccome in origine «siamo tutti inclini
all’ingiustizia e alla violenza, perché il nostro bisogno, la nostra cupidi-
gia, la collera e 'odio entrano direttamente nella coscienza e possiedono
quindi il jus primi occupantis»®', ecco che la giustizia puo solo intervenire in
seconda battuta, opponendosi a impulsi gia attivi e determinati. Essa ne ¢
dunque la negazione, I’elemento frenante o annichilente.

La priorita logico-temporale dell’egoismo sulla giustizia ¢, per
Schopenhauer, la stessa che sussiste tra il torto e il diritto. Il secondo non
avrebbe senso in mancanza del primo, essendone, del pari, la negazione.
La formula «dare a ciascuno il suo», ad esempio, puo solo significare «non
togliere a nessuno cio che gli appartiene», poiché, se gia non gli apparte-
nesse, non sarebbe d’obbligo darglielo e restituirglielo. Causa causae est
causa effectus. Solo una lesione puo indurre chi I’ha subita a chiedersi che
cosa fare, per impedire al reo di lederlo un’altra volta: e quest’ultimo, arte-
fice del torto, sara anche la causa dei provvedimenti che il leso adottera
nei suoi riguardi. In breve, i concetti di torto e di diritto si formano, ’uno
appresso all’altro, in presenza di un atto lesivo, ossia di un’intromissione
violenta, da parte di una volonta singola, nella sfera d’azione di un’altra.
LCintelletto li elabora, facendo propria la «legge morale di ripercussione»®?,
che induce a cautelarsi contro la ripetizione di atti del genere.

Questo, pero, ci fa anche capire come la giustizia e il diritto siano,
per Schopenhauer, due cose diverse. La prima, infatti, implica che ci
si astenga dall’offendere, mentre il secondo ¢ lo strumento col quale ci
si premunisce dall’essere offesi. La giustizia ¢ frutto di compassione e
altruismo, il diritto invece ¢ il rimedio che I’egoismo di ognuno pone in
atto contro ’egoismo di altri**. Quale portato della coscienza empirica,

O FM, p. 233.

3 Jvi, p. 218.

3 Jvi, p. 223. Interessante, al riguardo, € il parallelo tra la «saggezza della vitay,
sottesa a questa e ad altre affermazioni, e le «regole dell’intelligenza», di B. Gracian:
parallelo suggerito in C.A. EMGE, Uber die logisch-ontischen Strukturverhdltnisse in den
rechtsphilosophischen Gedanken Schopenhauers, in «Abhandlungen der Geistes- und
Sozialwissenschaftlichen Klasse», vi1, 1955, pp. 543-559 (in part. p. 552).

3 Non si puo dunque essere d’accordo con I'identita di compassione e diritto
postulata in K. BRINKMANN, Die Rechts- und Staatslehre Schopenhauers, Bonn 1958, p. 27.

49



€ss0 non puo ritenersi una virtt. Ma una dignita morale gli € comunque
propria, almeno nel senso difettivo e compensativo del termine. Poiché
gli uomini non sono particolarmente inclini alla giustizia, ecco che il
diritto sorge, dalla dolorosa percezione del torto, a porre un limite alla
loro volonta. Non la nega in quanto tale, ma ne vieta comunque le manife-
stazioni offensive per gli altri. Non estingue il male, ma lo rende minore,
tramite «un sacrificio comune, che tuttavia vien vantaggiosamente com-
pensato dal profitto che a tutti ne deriva»*.

Questa deduzione del diritto dal torto ha suscitato, fra i critici, una
quantita di obiezioni. Si ¢ contestato, ad esempio, che la nozione di diritto
possa discendere dalla mera constatazione di un fatto, ancorché lesivo®.
Questo perché, gia dal punto di vista «logico», ¢ il torto (Unrecht) a negare
il diritto (Recht), e non viceversa®*. Schopenhauer dunque si sarebbe
avvalso di un trucco, di un gioco di prestigio®’: avrebbe scambiato oggetti
e concetti per poi rovesciarne ’ordine®,. Il torto, violando la volonta d’al-
tri, andrebbe meglio considerato quale «negazione», che trovi nel diritto
la propria Aufhebung dialettica!® Persino il linguaggio e la sensibilita etica
correnti ci vietano di attribuire valenza positiva al concetto di torto e
negativa alla nozione formale e ordinatrice di diritto*. Se cio accade nella
dottrina morale di Schopenhauer, ¢ solo in ragione di una petitio principii,
rinvenibile nell’orientamento generalmente «pessimistico»*'. Oppure, €
perché egli dimentica che «le sfere del torto e del diritto sono, in egual
misura, funzioni dell’ordinamento giuridico», il quale, «ponendo il limite,
definisce a un tempo i due ambiti come reciprocamente separati»*.

Simili critiche, pii 0o meno condivisibili, hanno pero il difetto
di ignorare l'intento primario di Schopenhauer: quello che egli stesso

#*MVR, 11, p. 451.

* Cfr. FicutE, System der Ethik, erster kritischer Theil. Die philosophischen Lehren
von Recht, Staat und Sitte, Leipzig 150, p. 410.

3 Cfr. K. FENck, Die Rechtsidee oder das Naturrecht des Menschen, unter besonderer
Beriicksichtigung der Philosophie Schopenhauers, Diss. Heidelberg 1933, p. 41.

37 Cfr. E. WARSCHAUER, Schopenhauers Rechts- und Staatslehre, Kattowicz 1911, p.
45, e (R.) BOVENSIEPEN, Die Rechts- und Staatsphilosophie Schopenhauers, in «Zeitschrift
fiir die gesamte Staatswissenschaft», Lxx1, 1915, pp. 183-216 (cit. a p. 204).

3 Cfr. K. BRINKMANN, Die Rechts- und Staatslehre, cit., p. 105.

¥ Cfr. E. WARSCHAUER, Schopenhauers, cit., p. 44, e (R.) BOVENSIEPEN, Die Rechts-
und Staatsphilosophie, cit., p. 204.

40 Cfr. K.O. PETRASCHEK, Die Rechtsphilosophie des Pessimismus, Minchen 1929, p.
166.

4 Cfr. i lavori di WARSCHAUER e BOVENSIEPEN, ai luoghi citati.

4 Cfr. E. v. HARTMANN, Phdnomenologie des sittlichen Bewusstseins, Berlin 1922, p.
409. Si veda anche K.O. PETRASCHEK, Die Rechtsphilosophie, cit., pp. 147-149.

50



dichiara, negando esclusivita al diritto positivo (come emanazione dello
Stato) e affermando la realta di un «diritto puramente etico» o «naturale»,
nonché di una «giurisprudenza pura»*®. Tale intento & del tutto coerente
coi presupposti della sua dottrina etica. Lo si evince, fra I’altro, dall’as-
serzione secondo cui la «pura filosofia del diritto», come «capitolo della
morale», deve concernere solo «I’azione che si compie, non gia quella che
si subisce»*, poiché solo la prima ¢ esplicazione della «volonta». Inoltre,
essa deve proporsi due compiti: fissare il limite oltre il quale la volonta
singola non puo spingersi senza provocar danno a un’altra, e definire le
azioni «che andando oltre il limite suddetto sono ingiuste e tali quindi da
poter essere impedite senza commettere ingiustizie»®. Esiste insomma il
diritto positivo, che ¢ emesso e ha vigore all’interno di una comunita poli-
tica. Al di 1a di esso, si tratta di reperire un diritto «pre-politico», avente,
quale unico fondamento, la specificita della «vita» e, dunque, degli enti
naturali ove la «volonta» si oggettiva®,

Ogni azione che non dia luogo a un torto o che serva a impedirlo
possiede gia in sé un «valore morale», pure in assenza del movente altrui-
stico che potrebbe renderla «giusta» e «virtuosa». Questo «valore morale»,
e non una sanzione di legge, le conferisce carattere «giuridico». «Diritto
etico» (0 «naturale») € percio, in primo luogo, I'insieme delle azioni che si
commettono senza oltrepassare, con la violenza, la menzogna o la frode, i
limiti del «proprio». Ed &, in secondo luogo, 'insieme delle misure, anche
violente, mendaci o ingannevoli, cui si ricorre, in mancanza di alternative,
per difendere cio che & «proprio». Va da sé che alla sfera del «proprio»
appartengano, innanzitutto, il corpo e la mente, quali prodotti e veicoli
primari della «volonta». Non a caso, fra le fattispecie piu gravi del torto —
scaturenti cioe dalla crudelta, come desiderio di nuocere agli altri -, Scho-
penhauer elenca il cannibalismo, ’assassinio, la mutilazione e la messa

# FM, p. 223. E indicativo, del resto, come questo punto sia trascurato anche dal-
Pautorevole H. WELZEL, Diritto naturale e giustizia materiale, Milano 1965, pp. 305-306.

#* MVR, 11, p. 450.

# Ibidem. Sul diritto naturale in Schopenhauer si vedano invece 1. GASSE, Staat
und Recht bei Schopenhauer, Diss. Frankfurt a.M. 1938, pp. 28-31, ¢ R. NEIDERT, Die
Rechtsphilosophie Schopenhauers und thr Schweigen zum Widerstandsrecht, Tiibingen 1966,
pp- 28-29, 59-66 ¢ 98-100.

“ Giustamente, seppur di sfuggita, ¢ stato osservato come la nozione scho-
penhaueriana di «torto» (e presumibilmente anche quella di «diritto») inerisca anche
agli animali: cfr. A. MULLER, Welt und Mensch in threm wrrealen Aufbau, Leiden 1951, p.
46. Per altri versi, il carattere non antropocentrico di quest’etica fa si che se ne possa
parlare come di un’etica «postmoderna» di possibile attualita: cfr. R. MARGREITER, Scho-
penhauers Ethik, cit., p. 113.

51



di un individuo in stato di schiavitu*’. Ognuna di queste azioni nega la
volonta di un altro, in modo palese e ripugnante: ne lede I’integrita fisica
e morale. Pertanto l'offeso ha il diritto «di negar quella negazione con ogni
forza atta a toglierla di mezzo»*, compreso, in casi estremi, ’omicidio.

Di questo diritto alla «legittima difesa» Schopenhauer non defini-
sce il limite: non precisa cio¢ fino a che punto ’azione dell’offeso possa
spingersi, senza incorrere a sua volta in un torto. Di pil: egli ammette
che diritto e torto tendono spesso a confondersi*, poiché entrambi infor-
mati dalla «volonta», che puo anche porsi in dissidio con se stessa. La sua
«filosofia pura del diritto» si espone cosi ad un’obiezione radicale. Ogni
«diritto etico» o «naturale» appare non solo incerto, ma, ancor peggio,
privo di determinatezza sufficiente. Si sa come, nell’ipotetico «stato di
natura», manchi per definizione un’autorita super partes che fissi il diritto,
lo assicuri e disciplini I'uso privato della forza, stabilendo se e quando
sia lecito ricorrervi. Cio significa che, secondo lo schema hobbesiano, il
diritto & «certo» solo in ragione della forza — o della capacita difensiva
—di chi lo detiene. Ma a differenza di Hobbes, Schopenhauer non postula
come «naturale» un generico «diritto di tutti su tutto». Egli parla, semmai,
di diritti singoli, specifici e «moralmente fondati»: si sforza di fissarli a
una base etico-ontologica. E pero, negando loro qualsiasi derivazione
esterna, non puo che lasciarli in balia di opzioni empiriche e soggettive.

Il titolare, oltre a garantirne la certezza, ¢ infatti nella condizione
di determinarne 'origine e il limite. Egli solo puo stabilire se ci sia stata
un’offesa e se la sua entita sia tale da prospettarsi come «leso diritto». La
violenza subita lo autorizza poi a un’azione difensiva che, in teoria, non
conosce limiti e che, sul piano pratico, € sempre lui a dover disciplinare,
per non macchiarsi di un torto. Ma in ragione di cosa? Forse della forza di
cui dispone? Il torto e il diritto, per Schopenhauer, sono «concetti morali»
che valgono, in assoluto, solo «per ’autocoscienza che ciascuno ha della
propria volonta»®. Tuttavia, egli per primo sa bene come all’'uomo, per
natura, faccia difetto il senso della giustizia. Pertanto, I’«eccesso di difesa»
¢ fattispecie indeterminata e, a rigore, indeterminabile. Il reo, dall’azione
della vittima, puo ritenersi leso, divenendo vittima a sua volta, e agire
contro di lei con la stessa liberta di scelta dei mezzi e dei modi. Dal punto
di vista logico si puo allora parlare di «circolo vizioso»; da quello pratico
non ¢ difficile immaginare una sequela di ritorsioni violente.

T MVR, 11, p. 441.

8 Joi, p. 447.

4 Tvi, p. 448: «Cosi dappresso il limite del giusto sfiora quello dell’ingiusto!».
0 Jvi, p. 449.

52



Questa contraddizione appare ancora piu vistosa se si considerano
i termini che Schopenhauer impiega per definire l’origine del diritto
di proprieta. Anch’esso ¢ «diritto etico» o «naturale», espressione della
«volonta». La proprieta rientra nella sfera del «proprio» in quanto frutto
del lavoro: di un’azione, cioe, che fonde e identifica nell’oggetto «le forze
e le attivita del corpo»’’. In polemica con Kant, Schopenhauer nega che,
come diritto, essa derivi dalla sola presa di possesso. «II cosiddetto diritto
del primo occupante, secondo il quale per il semplice godimento avuto
di un oggetto si pretende di avere in pill anche una ricompensa, ossia
un esclusivo diritto al godimento futuro, ¢ moralmente infondato»*2. Un
bene ¢ di mia proprieta — e il diritto che ho su di esso ¢ illimitato — se
e soltanto se ho provveduto a crearlo o a modificarlo con il mio lavoro.
Ma dovro anche difenderlo, visto che nello «stato di natura» nessun altro
ha I’obbligo di tutelarmi dalla violenza, dal furto o dalla frode. Dunque
anche qui il bene, di fatto, mi apparterra solo finché, con la forza, sapro
impormi sugli eventuali grassatori. Se invece costoro dovessero sopraf-
farmi, potrebbe darsi un duplice paradosso. Da un lato, godendosi il
bene senza «elaborarlo», essi non ne diverrebbero i «proprietari», mentre
io rimarrei titolare di un diritto «vuoto». Dall’altro, modificando il bene
col loro lavoro, essi potrebbero ritenerne acquisita la proprieta (insieme
al possesso); ma cio non cancellerebbe il torto da me subito, né impliche-
rebbe I’estinzione automatica del mio diritto.

Un diritto naturale illimitato puo infatti decadere solo con la morte
di chi lo detiene. In caso contrario, trattasi di un diritto acquisito e percio
stesso alienabile. Schopenhauer sa bene come la proprieta si possa anche
cedere. Ma allora perché concepirla come un diritto naturale, «moral-
mente fondato»? E perché farlo dipendere solo dal lavoro? La risposta piu
plausibile ¢ forse la seguente: per evitare che, a originarlo, sia il concorso
di una volonta diversa dalla propria, la quale, pertanto, potrebbe anche
disporne la riduzione o la soppressione. Io posso trasmettere una mia
proprieta ad altri «per mezzo di scambio o donazione»; e costoro ne diver-
ranno allora i proprietari col mio medesimo «diritto morale»**. Ma perché
questo accada, occorre che, gia prima, essi mi abbiano riconosciuto come
legittimo proprietario del bene; altrimenti la transazione non avrebbe
senso. E insomma necessario che il mio diritto venga sanzionato, tacite vel
expresse, da una o piu volonta diverse dalla mia. Viceversa, pur elaborando
il bene e fruendone come possessore, 10 non sarei affatto nella condizione

S Toi, p. 442.
32 Jvi, p. 443.
53 Joi, p. 444.

53



«giuridica» di donarlo o trasmetterlo per scambio.

Si danno insomma due casi: o la proprieta € un mio diritto naturale
— e allora non posso alienarla senza far torto a me stesso -; oppure ¢ un
diritto acquisito, che richiede una sanzione esterna e trova in essa il pro-
prio limite. Concependo la proprieta solo come «diritto positivo», Scho-
penhauer dovrebbe anche subordinarla al volere di un’autorita statale o
consociativa, che la conceda o la ratifichi. Affermandola come «diritto
etico» o «naturale», egli cerca invece di preservarla da ingerenze esterne:
ma finisce pure per negarle quella determinazione essenziale che ne con-
sente I’esercizio legittimo in una relazione tra soggetti. A che sia dovuta
questa scelta, cosi improficua per la sua teoria, ¢ difficile dire. I biografi,
con dovizia di aneddoti, ha descritto, del suo carattere, certe componenti
deteriori, prime fra tutte Pavarizia e la venalitd**. Hanno perd anche
ricordato come, per questo filosofo extrauniversitario, I'indipendenza e la
sicurezza economiche fossero condizioni indispensabili della liberta per-
sonale e di pensiero; e come, del resto, nello stipendio di Stato, egli ravvi-
sasse la causa prima del contegno ossequioso e filisteo di molti docenti di
filosofia. Puo dunque esserci un legame tra questi dati e la sua nozione del
diritto di proprieta? Ha senso scorgervi un tentativo, sia pure maldestro,
di asserire, con la piena e «naturale» autonomia, anche il primato morale
dell’individuo sullo Stato?

4. Una critica dello Stato.

La supposizione sorge quasi spontanea, ove si pensi che Scho-
penhauer giudica stolta la tesi secondo cui lo Stato sarebbe «condizione
della liberta nel senso morale e quindi della moralita»®.

Alcuni filosofastri tedeschi in questa epoca venale vorrebbero svisarlo e
farne una istituzione di moralita, di educazione e di edificazione, dove pero sta il
agguato nello sfondo il fine gesuitico di sospendere la personale liberta e I’evolu-
zione individuale del singolo per farne soltanto una ruota della macchina politico-
religiosa alla maniera cinese™.

Leticita e la liberta individuali giungono a realizzazione non nello
Stato, né per suo tramite, ma lungo il cammino «virtuoso» che, dalla com-

* 8i vedano soprattutto W. GWINNER, Arthur Schopenhauer aus personlichem
Umgange dargestellt, Leipzig 1862 ¢ E. LINDNER — J. FRAUENSTAEDT, Arthur Schopenhauer.
Von ihm. Uber ihn, Berlin 1863.

3 MVR, 11, p. 454.

% FM, p. 223.

54



passione, conduce alla giustizia e all’amor del prossimo. Esse hanno sede
nell’«essere» puro e semplice dell'uomo, e le si puo conoscere indagando le
sue azioni*’. Allo Stato, invece, ¢ affidato un compito, che non consiste nello
sviluppo di una pedagogia morale, ma si identifica, per intero, nella mas-
sima: salus publica suprema lex esto. E proprio a tal fine, esso puo avvalersi di
strumenti coercitivi quali la legge, la forza pubblica e il diritto penale.

Cio, d’altro canto, non significa che la «politica» sia totalmente
avulsa dalla morale. Essa ne rappresenta piuttosto la controfaccia.
Mentre la morale si adopera per favorire le azioni buone, lo Stato deve
fare in modo di annullare o scongiurare gli effetti di quelle malvagie. La
prima ha per oggetto le azioni che si compiono, i loro moventi profondi;
il secondo, invece, le azioni che si subiscono non appena si configurino
come torti. Per questo la «dottrina dello Stato» va intesa come propaggine
della «filosofia pura del diritto». Essa ne mutua i concetti di diritto e di
torto per poi adattarli al proprio fine, consistente nel predisporre i mezzi
necessari alla legislazione positiva. Poiché una legge puo ritenersi equa
solo se in accordo coi principi del diritto puro: e lo Stato, che la promulga,
solo percio si qualifica come «associazione giuridica», ossia come «istitu-
zione moralmente ammissibile»*®,

Al pari di Hobbes, Schopenhauer situa 'origine dello Stato in una
decisione razionale e in un successivo patto®®. Il piacere che puo dare un
torto commesso ¢ generalmente piu tenue del dolore per un torto subito.
Nello «stato di natura», mancando forme e poteri riconosciuti, la seconda
eventualita ¢, di regola, piu frequente della prima. Questi motivi, fon-
damentalmente egoistici, han fatto si che gli uomini capissero come il
rimedio migliore contro i torti stia nella rinuncia collettiva al piacere
di commetterli®. La «ragione» ha insomma consigliato loro la stipula
del «contratto sociale» e la creazione di un apparato di potere che ne sia
Pesecutore e il custode. Di qui, il duplice attributo dello Stato. Esso ¢
un’istituzione protettiva, ideata non per plasmare la volonta dei cittadini,
ma per tutelarne i1 «naturali» diritti. Ed € pure un’istituzione punitiva, col

7 La liberta del volere umano, trad. it. di E. Pocar, Bari 1970 (= LVU), pp. 146-
147.

¥ MVR, 11, p. 454. Anche in questo caso non si puo convenire con K. BRINKMANN,
Die Rechts- und Staatslehre, cit., p. 145, ove, nella nozione schopenhaueriana di Stato, si
suppone un nesso tra compassione e diritto.

 In W. GWINNER, Arthur Schopenhauer, cit., p. 278, si racconta come la lettura e
rilettura del De Cive (come anche del Principe di Machiavelli) siano state per il filosofo
un impegno pressoché costante, almeno fin dal 1816. Linflusso preminente di Hobbes
sul suo pensiero politico ¢ pure riconosciuto in J. VOLKELT, Arthur Schopenhauer, cit., p.
344, e in H. HaSSE, Schopenhauer, Miinchen 1926, p. 344.

© MVR, 11, p. 451.

55



compito di prevenire e reprimere i torti.

I1 «contratto sociale» ha cosi nel binomio «protezione e pena» il pro-
prio contenuto positivo. Esso ¢ la prima «legge», in ordine sia logico che
cronologico®!: fonda lo Stato, ne specifica le funzioni e, implicitamente, ne
delimita il potere. L«arte politica», in quanto azione dello Stato, consiste
nell’imposizione del diritto con la forza® o, ancor meglio, nella deterrenza
esterna contro il torto. La definizione della pena, per ciascun reato, ¢ la
sua applicazione, sono infatti prerogative esclusive dello Stato. Al di fuori
di esso «non c’¢ diritto penale»®®. Inoltre, la pena ¢ un provvedimento
che guarda in direzione del futuro, anziché del passato. Essa non serve
a riabilitare il reo, né a compensare o a cancellare un crimine, ma punta
essenzialmente a «trattenere altrui col compiere un reato»®. Se cosi non
fosse, si tratterebbe di una vendetta, essendo motivata «esclusivamente
dal fatto accaduto»®. Diremo allora che, per Schopenhauer, compito pre-
cipuo dello Stato ¢ la compilazione del codice penale, e che quest’ultimo
consta «di una serie di minacce, corrispondenti ai vari modi nel quali puo
esplicarsi la volonta delittuosa dell’uomo»®°.

C’¢ pero, del «contratto sociale», un altro aspetto degno di nota. Esso
ha a fondamento la massima secondo cui «ciascuno favorisce il bene di
tutti, perché vi vede compreso il bene suo proprio»”. E insomma un atto
ispirato dal collettivo egoismo, che, «armato di ragione», si volge contro se
stesso, nel tentativo di sfuggire ai propri effetti perniciosi. Il proposito di
combattere i torti gli conferisce un «valore morale»; ma come si ¢ detto si
tratta piu dei torti subiti che di quelli commessi. Lo Stato, scaturente dal
«contratto sociale», non puo non risentire di questo vizio d’origine, anzi:
la limitatezza dei fini e dei poteri si ripercuote nella sua forma, renden-
dola cronicamente instabile. Per fondare uno Stato perfetto occorrerebbe
un patto fra uomini virtuosi, cui la «<natura» permettesse di «sacrificare il
bene proprio al bene pubblico»®®. Ma ¢ pur vero che, se I’altruismo fosse
prerogativa dei molti, e non dei pochi, lo Stato, come tale, diverrebbe

1 Schopenhauer parla infatti de «il contratto sociale o la legge» (tbidem), sciando
intendere un’identita dei due termini.

2 Cfr. F. SARTORELLL, Il pessimismo di Arturo Schopenhauer, con particolare riferi-
mento alla dottrina del diritto e dello Stato, Milano 1951, pp. 88-89.

% MVR, 11, p. 457.

o Joi, p. 458.

% Joi, p. 457. Sul concetto schopenhaueriano della pena, si veda anche R. NEI-
DERT, Die Rechtsphilosophie Schopenhauers, cit., pp. 41-45.

% Cfr. F. SARTORELLL, I pessimismo di Arturo Schopenhauer, cit., p. 102.

 MVR, 11, p. 460.

8 Jot, p. 452.

56



superfluo! Dunque, benché tenuti sotto controllo, 'immoralita e I’egoi-
smo continueranno a dominare la scena. E allora, una repubblica rischiera
di mutarsi, continuamente, in «anarchia», in «potere delle plebi», mentre
una monarchia, causa l’arbitrio del piu forte, potra sempre degenerare in
«dispotismo».

Questa precarieta delle forme-Stato, questa loro innata propensione
allo sfacelo, ¢ forse cio che, piu d’ogni altra cosa, vieta a Schopenhauer
di chiedersi quale sia la migliore. Non che egli non esprima dei giudizi.
La repubblica democratica gli ¢ particolarmente invisa. Il popolo ¢ un
sovrano minorenne da sottoporre a continua tutela, poiché, quando pre-
tende di governarsi da sé — come, ad esempio, negli Stati Uniti d’America
-, non ¢ il «diritto puro» che prevale, ma 'utilitarismo, ’irresponsabilita,
il bigottismo, la rozzezza, ecc.”. Meglio sarebbe una repubblica nobiliare,
retta da alcune famiglie, i cui membri, di generazione in generazione,
abbiano assimilato dai padri il coraggio e I'onore, e dalle madri I’eleva-
tezza d’animo. Ma uno Stato simile non ¢ mai esistito, ed € utopico pro-
porlo”. La monarchia ereditaria si fa preferire alla repubblica per almeno
un motivo. Essa ha alla guida una famiglia, il cui bene ¢ a tal punto inse-
parabile da quello del paese, da far si che, almeno nell’essenziale, non le
sia possibile privilegiare I’'uno a scapito dell’altro’. Ove pero si tratti di
una monarchia costituzionale, tale vantaggio sfuma, poiché le fazioni,
prendendo il sopravvento, fan della vita pubblica il teatro delle loro lotte
di potere.

Resta cosi solo la monarchia assoluta. E corretto affermare che
Schopenhauer ne sia un fautore? Qualche critico ritiene di si’%, e non c’¢
dubbio che, negli scritti piu tardi, alcuni passi sembrino suffragare questa
tesi. Vi si parla, tra I’altro, del «diritto divino» della monarchia, del fatto
che il re sia la «personificazione» del popolo intero (che in lui giunge a
matura individualita), della necessita che nelle mani di un sol uomo
sia concentrato un potere «irresponsabile», superiore anche alla legge e
dinanzi al quale tutto si pieghi’®. Certo, date le premesse, non sarebbe

% Parerga und Paralipomena, in Arthur Schopenhauers Samtliche Werke, hrsg. v. A.
Hiibscher, Wiesbaden 1948 (= PP), vol. I, pp. 271-272.

0 Jvi, pp. 273.

"MVR, 11, p. 452.

72 E il caso di K. WeiGT, Die politischen und sozialen Anschauungen Schopenhauers,
Erlangen 1899, pp. 13 e 22, nonché di 1. GassE, Staat und Recht, cit., pp. 45-50. Vale
per entrambi il giudizio secondo cui, in eta avanzata, Schopenhauer avrebbe messo
da parte le giovanili idee «liberali» e «costituzionalistiche», a vantaggio di piu solide
inclinazioni all’«assolutismon.

3 PP, 11, p. 269.

57



illogico propendere per la monarchia assoluta. Una «politica» che avesse
per artefice il solo re parrebbe a prima vista pil idonea alla prevenzione e
alla repressione dei torti, se non altro perché immune (almeno in teoria!)
dai conflitti di potere e interesse, che pervadono gli Stati costituzionali.

Ma anche qui non mancano le obiezioni. Tra le forme-Stato, la
monarchia assoluta ¢ senz’altro la piu incline a degenerare in dispotismo.
Schopenhauer non puo non saperlo, visto che il re, per nulla esente da
egoismo, vi occupa una posizione della quale ¢ assai facile abusare. Le
leggi devono poi conformarsi si principi del «diritto puro»; ed ¢ quindi
evidente come non possano scaturire dalla volonta dello Stato (privo di
volonta, in quanto costruzione artificiale), né da quella individuale del
monarca. La legislazione ¢, per Schopenhauer, applicazione «a rovescio»
della «dottrina morale del diritto puro», con riguardo «alle speciali condi-
zioni e circostanze del popolo»’. Questo ne fa un problema di «scienza»
piu che di «politica», di sapere piu che di potere. Il diritto positivo non
si «crea», ma si ricava, per deduzione inversa, dalla morale. E il giurista
¢, per ’appunto, il «moralista a rovescio»””, abilitato a fissare sulla carta
tanto 1 diritti «che si possono affermare», quanto quelli «che non si pos-
sono violare». Infine, per valere, le leggi necessitano di accettazione da
parte di tutti i cittadini. Schopenhauer su questo punto ¢ particolarmente
laconico, ma si puo credere che per lui esse debbano avere struttura con-
trattuale. In caso contrario, nulla varrebbe infatti a impedire che qual-
cuno, ritenendole inique, si sentisse autorizzato a contestarle, magari con
la violenza.

In breve: il diritto positivo puo essere solo Furistenrecht, mentre il
potere statale, in sede legislativa, non concerne che la definizione della
pena da comminare per ciascun reato. Tale circostanza, ribadendo i limiti
dell’azione dello Stato, ¢ in aperto contrasto col concetto e col modello
classico della monarchia assoluta. E vero che Schopenhauer non cela
una vaga ammirazione per Federico il Grande. Ne cita anzi con favore
il detto secondo cui: «Nel mio paese ognuno deve poter essere beato alla
sua maniera»’’. Ma ravvisare in cio una tardiva apologia dell’assolutismo
illuminato sarebbe a dir poco superficiale. Quel che vi affiora &, semmai,
il desiderio di vivere in uno Stato «efficiente», ove chiunque, protetto e
garantito, possa curare in pace i propri affari, siano essi economici, cul-

* MVR, 11, p. 455.

> Ivi, p. 452.

¢ Non per nulla Schopenhauer afferma che la pena a carico del reo, benché fis-
sata dall’autorita statale, deve ritenersi «sanzionata e riconosciuta da tutti i cittadini»
(MVR, 11, p. 457).

7 FM, p. 223.

58



turali o «morali». Ognuno deve disporre appieno di se stesso, nel senso
di rispondere pure, in prima persona, degli esiti del conflitto che, quo-
tidianamente, oppone la sua volonta alla sua coscienza. Solo da questo
infatti, e da nient’altro, puo e deve dipendere il suo destino. Lo Stato gli ¢
quindi necessario non come «educatore», né come suprema istanza etica,
ma come potere esterno che lo ponga al riparo dal mondo e che, cosi, lo
assicuri contro soprusi, angherie e imbrogli compiuti dai suoi simili.

5. L«mpolitico» schopenhaueriano.

Emergono pero da qui anche le lacune che rendono implausibile la
dottrina schopenhaueriana «del diritto e dello Stato». Per un verso, essa
identifica la liberta civile nella sola certezza dei diritti «etico-naturali»
della persona. Per I’altro, non pone il problema della liberta politica quale
rapporto d’intesa e collaborazione tra cittadini e Stato, alla definizione
del bene comune. LCunico «bene» &, a rigore, quello privato, cui ciascuno
provvede da sé sotto I’egida istituzionale. Cunico fine delle associazioni
umane sta nel promuovere interessi leciti, ma non per questo rilevanti
sotto il profilo sociale o morale. La politica, riducendosi a «polizia», ¢
garante di una pace che non prevede, di necessita, né la mediazione né il
dialogo. E la legge, benché adottata «per contratto», ¢ desunta da principi
etico-trascendentali, che solo ai giuristi spetta determinare in positivo.

La mancanza di una qualsiasi idea costituzionale vieta insomma di
pensare come raccordabili tra loro le azioni del singolo, della collettivita
e dello Stato. Esse si ripartiscono lungo i due assi principali della rifles-
sione di Schopenhauer: quello giusnaturalistico-liberale, che mantiene al
cittadino la piena autonomia di volonta e di giudizio; e quello pessimi-
stico-poliziesco, che fa dello Stato un’associazione giuridica struttural-
mente precaria. La tensione tra i due poli permane irrisolta’. Nella sfera
dei diritti umani elementari possono allora rientrare solo quelli inerenti
la persona fisica e la proprieta. La liberta di stampa, ove venga concessa,
va invece sottoposta a severa censura, specie per cio che riguarda le pub-
blicazioni d’argomento politico”. I contratti poi, essendo «sacri», vanno
regolarmente onorati. Ma Schopenhauer, non concependo lillecito di
Stato, tace anche sul diritto resistenza® e nega implicitamente ai cittadini

78 Su questo punto si veda P’ottima disamina condotta da R. NEIDERT, Die Recht-
sphilosophie Schopenhauers, cit., pp. 98-114.

7 PP, 11, p. 268.

80 Su questo «silenzio», dovuto all’effetto inibitorio del pessimismo sullo slancio
etico che muove la riflessione schopenhaueriana, si rinvia ancora una volta a R. NEI-
DERT, Die Rechtsphilosophie Schopenhauers, cit., pp. 137-145.

59



la facolta d’impugnare il «contratto sociale», per esigerne il rispetto o per
fondare uno Stato nuovo.

Omissioni come queste non devono sorprendere: sono infatti il por-
tato di una teoria che, gia ab initio, si connota come «impolitica». Essa vor-
rebbe erigere il diritto e lo Stato sul fondamento improprio di una morale
ascetica, di un’etica della rinuncia. Anche ammettendo la necessita di un
ordine mondano, essa non puo che concepirlo come mezzo, artificioso
e carente, per fini che comunque lo trascendono. Il primato spetta, per
intero, allo sforzo umano di riscattare la miseria e ’abiezione, varcando
i limiti del naturale egoismo. Ma un simile impegno, data I’elevatezza,
obbliga il singolo a una ricerca tutta interiore, a isolarsi dal mondo o a
mantenere con esso legami solo episodici e sussidiari. La vita associata
e le relazioni interpersonali tendono cosi a impoverirsi, a perdere signi-
ficato: a palesare, infine, pilu i loro aspetti deteriori che quelli costrut-
tivamente proficui. E il pessimismo cosmico, applicandosi ai casi e agli
oggetti della politica, smarrisce ogni potere critico, per esaurirsi in vaghe,
quanto fatalistiche asserzioni.

Nel 1858, di passaggio da Francoforte, il filosofo francese Frédéric
Morin si reco a fare visita a Schopenhauer. Il colpo di Stato di Napoleone
II1, riducendo al silenzio gli intellettuali e 1 leaders politici radicali, ’aveva
indotto a scegliere la via dell’esilio volontario. Schopenhauer invece, dieci
anni prima, era stato spettatore degli eventi rivoluzionari, verificatisi
nella sua citta. La paura di quei giorni®! gli si era impressa nella mente
come marchio indelebile. Insieme all’eta, ne aveva esasperato la misantro-
pia e la cronica diffidenza verso ogni idea di progresso: maxime, verso gli
slogans politici che, prospettando mutamenti epocali e conquiste sublimi
di civilta, sollevassero nelle piazze pericolose ondate di entusiasmo. Piu
di una volta, alla table d’héte dell’Englischer Hof di Francoforte, egli aveva
alzato il calice alla gloria del «nobile principe Windischgritz»®. E gia il 26
giugno 1852, alla stesura del testamento, aveva nominato suo erede uni-
versale un fondo d’assistenza, costituito a Berlino, in favore delle famiglie
dei soldati prussiani morti o feriti nelle giornate del 1848-49%,

81 Si vedano soprattutto le lettere di Schopenhauer a Quandt (del 28 gennaio
1849) e a Frauenstaedt (del 2 marzo 1849), in Briefwechsel, in Arthur Schopenhauers
Samtliche Werke, hrsg. v. P. Deussen, Miinchen 1929, vol. I, pp. 635 e 638, ove si accenna
ai tumulti del 18 settembre 1848 e alle bandiere rosse comparse sulle barricate nel
quartiere di Sachsenhausen.

82 Arthur Schopenhauers Gesprdche, hrsg. v. A. Hiibscher, «Jahrbuch der Schopen-
hauers Gesellschaft», xx, 1933 (= ASG), pp. 214-215.

8 Dlintero testamento & riprodotto in H. Busch, Das Testament Arthur Scho-
penhauers, Wiesbaden 1950, pp. 80-81.

60



Lanziano filosofo accolse di buon grado l'ospite francese. Ma, a
quanto ¢ dato capire, il dialogo, per nulla amichevole, dovette svolgersi
in un clima di fredda e distaccata cortesia®. Morin esordi dichiarandosi
assiduo cultore della filosofia hegeliana, la quale, a suo dire, era stata «una
possente rivelazione del pensiero umano». Prosegui con un elogio, altret-
tanto inopportuno, dell’ottimismo di Leibniz, cui Schopenhauer subito
replico, sentenziando «che il nostro mondo ¢ il peggiore di tutti i mondi
possibili». Infine, si disse convinto che, in un futuro ormai prossimo,
I'umanita sarebbe stata redenta dal trionfo dell’ideale democratico.

Sarcastico, Schopenhauer gli rimprovero di essere «un uomo del
1789», che ingenuamente «crede nelle rivoluzioni nazionali». Tanta
fiducia mai sarebbe andata d’accordo con lorrore che le rivoluzioni
gli incutevano. Non era infatti la democrazia a spaventarlo, quanto gli
assembramenti di folla, armata e vociante, il caos anteposto all’ordine, la
Pobelherrschaft®™. A suo parere, sorretta da un vieto ottimismo, la rivolu-
zione stava ormai imponendosi, nelle coscienze, come «una grande meta-
fisica» gravida di false ma allettanti promesse. La «ragione», concependola
come strumento perennemente necessario, non poteva che macchiarsi di
una «perenne bugia». Poiché: «il problema non ¢ quello del bene, ma del
male. Diffidi delle metafisiche edulcorate! Una filosofia tra le cui pagine
non echeggiano le lacrime, le grida, il batter di denti e il tremendo fra-
stuono dell’eccidio, creda a me, non sara mai vera filosofia».

811 colloquio con Morin ¢ reperibile in ASG, pp. 311-332.

8 Postilita di Schopenhauer verso i «demagoghi» e il suo timore delle conse-
guenze nocive della loro propaganda sulle «masse» € testimoniata in vari luoghi: per
esempio in PP, II, pp. 264-267.

61






TESTI






Arthur Schopenhauer

SULLA GIUSTIZIA®

Osservando piu da vicino il procedimento della compassione,
descritto [...] come originario fenomeno etico, si nota alla prima occhiata
che ci sono due gradi nettamente distinti nei quali il dolore di un altro
puo diventare immediatamente il mio motivo, puo cio¢ spingermi a fare
o non fare: in primo grado, reagendo a motivi egoistici o malvagi, esso
mi trattiene dal causare un dolore ad altri, dal fare cio che ancora non ¢,
dal diventare io stesso causa di dolore altrui; nel grado piu alto invece la
compassione, agendo positivamente, mi spinge a recare aiuto attivo. La
separazione tra cosi detti doveri di diritto e doveri di virtu o, pil1 giusta-
mente, tra giustizia e amore del prossimo, la quale in Kant risultava molto
forzata, qui appare proprio da sé e cosi conferma la giustezza del princi-
pio: ¢ il confine naturale, evidente e netto, tra il negativo e il positivo, tra
il non ledere e soccorrere. [...]

Il primo grado di efficacia di questo autentico e naturale impulso
morale ¢ dunque soltanto negativo. In origine siamo tutti inclini all’in-
giustizia e alla violenza, perché il nostro bisogno, la nostra cupidigia, la
collera e ’odio entrano direttamente nella coscienza e possiedono quindi
1l tus primi occupantis; invece 1 dolori altrui, causati dalla nostra ingiusti-
zia e violenza, arrivano alla coscienza soltanto per la via secondaria della
rappresentazione e soltanto attraverso I’esperienza. [...]. Il primo grado
dell’influsso della compassione consiste dunque nell’opporsi e ostacolare
1 dolori che io stesso causerei ad altri in seguito alle potenze antimorali
insite in me, nell’impormi un «alt» e nel porre una barriera protettiva
davanti all’altro che lo preservi dall’offesa, alla quale mi porterebbero
oltre a cio anche il mio egoismo o la mia malvagita. Cosi da questo primo
grado della compassione scaturisce la massima neminem laede, cioe il
principio della giustizia, virtl che soltanto qui ha la sua origine pura,
morale, libera da ogni mescolanza, e non puo averla altrove perché altri-
menti dovrebbe poggiare sull’egoismo. Se il mio animo ¢ accessibile alla
compassione fino a questo grado, essa mi tratterra dove e quando, per rag-
giungere 1 miei fini, vorrei servirmi del dolore altrui come di un mezzo,
indifferente se questo dolore ¢ del momento o dovra aver luogo piu tardi,

® da: A. SCHOPENHAUER, Il fondamento della morale, traduzione a cura di E. Pocar, Bari
1970, cap. I11: Fondazione dell’etica, § 17: La virtu della giustizia.

65



se ¢ diretto o indiretto, cio¢ procurato attraverso anelli intermedi. Allora
non assaliro né la proprieta né la persona dell’altro, non procurero dolori
né spirituali né fisici, mi asterro non solo da qualunque lesione fisica, ma
non gli procurero dolori neanche per via spirituale con offese, afflizioni,
dispetti o calunnie. La medesima compassione mi tratterra dal cercare
soddisfazione alle mie voglie a spese della felicita di esseri femminili,
dal sedurre la donna di un altro, dal corrompere moralmente e fisica-
mente 1 giovani istigandoli alla pederastia. Ma non ¢ affatto necessario
che la compassione venga realmente suscitata in ogni singolo caso, dove
potrebbe anche arrivare troppo tardi. Dalla nozione, acquistata una volta
per sempre, del dolore che ogni atto ingiusto reca necessariamente ad altri
ed ¢ acuito dal sentimento dell’ingiustizia patita, cioé¢ della prepotenza
altrui, sorge negli animi nobili la massima del neminem laede, che la rifles-
sione intelligente innalza al fermo proponimento, concepito una volta per
sempre, di rispettare i diritti di ognuno, di non permettersi nessun inter-
vento nei medesimi, di mantenersi liberi dal proprio rimprovero di essere
causa dei dolori altrui e di non scaricare i pesi ¢ le sofferenze della vita,
che le circostanze recano a ognuno, sulle spalle degli altri con la violenza
o con I’astuzia, di portarne invece modestamente la propria parte per non
raddoppiare quella di un altro. [...]

Queste considerazioni chiariranno, spero, che, benché non sembri
alla prima occhiata, anche la giustizia in quanto vera e libera virtu ha la
sua origine nella compassione. Chi pensasse che questo terreno € troppo
misero perché quella grande e vera virtu cardinale vi abbia le radici, dovra
ricordare, dopo quanto abbiamo detto, quanto esigua sia la misura della
giustizia autentica, volontaria, disinteressata, nuda e cruda, che si trova
tra gli uomini; e come la si trovi soltanto in qualita di eccezione sorpren-
dente, la quale per qualita e quantita sta alla sua specie inferiore, fondata
sulla sola astuzia e proclamata dappertutto a gran voce, come 1’oro sta al
rame. A quest’ultima vorrei dare il nome di dikaiosyne pdndemos, a quel-
Paltra di ourania, dato che questa, secondo Esiodo, abbandona la terra nel-
Ieta del ferro per andare ad abitare con gli deéi celesti. Per questa pianta
rara e sempre esotica sulla terra la radice indicata ¢ abbastanza solida.

Lingiustizia, ossia il torto, consiste pertanto sempre nella lesione di
un altro; percio il concetto di torto ¢ positivo e precede sempre quello di
giustizia che € negativo e indica soltanto le azioni che si possono eseguire
senza ledere gli altri, cioé senza far loro torto. E facile vedere che di questo
fanno parte anche tutte le azioni che hanno soltanto lo scopo di allontanare
il torto tentato. Infatti nessuna simpatia per I’altro, nessuna pieta di lui mi
puo esortare a farmi ledere da lui, cioé a subire un torto. Che il concetto
di diritto sia negativo, in contrasto col torto che & positivo, appare anche
dalla prima spiegazione che Ugo Grozio, il padre della giurisprudenza

66



filosofica, formula di quel concetto al principio della sua opera: «Ius hic
nihil aliud, quam quod iustum est, significat idque negante magis sensu
quam aiente, it ius sit, quod iniustum non est» (De wure belli et pacis, lib. 1,
cap. 1, § 3). La qualita negativa della giustizia si rivela, contro ’apparenza,
perfino nella volgare definizione del «dare a ciascuno il suo». Se ¢ il suo,
non occorre darglielo; vuol dire quindi «non togliere a nessuno il suo».
Siccome il postulato della giustizia € soltanto negativo, lo si puo ottenere
per forza: infatti il neminem laede puo essere esercitato da tutti. Listituto
cogente ¢ qui lo Stato che ha 'unico scopo di proteggere i singoli tra loro
e tutti insieme dai nemici esterni. Alcuni filosofastri tedeschi di questa
epoca venale vorrebbero svisarlo e farne una istituzione di moralita, di
educazione e di edificazione, dove pero sta in agguato nello sfondo il fine
gesuitico di sospendere la personale liberta e ’evoluzione individuale del
singolo per farne soltanto una ruota della macchina politico-religiosa
alla maniera cinese. Questa pero ¢ la strada per la quale a suo tempo si
arrivo alle inquisizioni, agli auto da fé e alle guerre di religione. Le parole
di Federico il Grande: «Nel mio paese ognuno deve poter essere beato
alla sua maniera» indicavano che egli non intendeva mettersi per quella
strada. Oggi invece vediamo dappertutto (ad eccezione, pill apparente che
reale, dell’America del Nord) lo Stato assumersi anche la cura del bisogno
metafisico dei suoi membri. Si direbbe che i governi abbiano scelto a loro
principio le parole di Quinto Curzio: «Nulla res efficacius multitudinem
regit quam superstitio: alioquin impotens, saeva, mutabilis, ubi vana reli-
gione capta est, melius vatibus quam ducibus suis paret».

I concetti di torto e diritto, equivalenti a lesione e non lesione, e
di quest’ultima fa parte anche 'impedimento della lesione, sono chiara-
mente indipendenti da ogni legislazione positiva e precedenti ad essa: ci
sono quindi un diritto puramente etico o diritto naturale, e una giurispru-
denza pura, cioe indipendente da ogni norma positiva. [...] In ogni azione
ingiusta un torto € per qualita sempre lo stesso, ¢ lesione di un altro, sia
nella persona, sia nella liberta, nella proprieta o nell’onore. La quantita
invece puo essere molto diversa. Pare che 1 moralisti non abbiano ancora
esaminato debitamente questa diversita della grandezza del torto, che
pero nella vita reale € riconosciuta dappertutto, in quanto ad essa corri-
sponde la grandezza del biasimo che I’accompagna. Lo stesso avviene per
la giustizia delle azioni. Ed ecco il commento. Chi, per esempio, essendo
sul punto di morire di fame ruba un pane commette un torto; ma come ¢
piccola la sua ingiustizia rispetto a quella di un ricco che in qualche modo
toglie a un povero la sua ultima proprieta! Il ricco che paga il suo brac-
ciante agisce giustamente; ma come ¢ piccola questa giustizia di fronte a
quella di un povero che riporta volontariamente al ricco una borsa d’oro
che quest’ultimo ha smarrito e che egli ha trovato! La misura di questa

67



cosi notevole diversita nella quantita della giustizia e dell’ingiustizia
(sempre che la qualita sia uguale) non ¢ diretta e assoluta come quella che
si calcola col metro, bensi indiretta e relativa [...].

Ma oltre a cio ¢’¢ anche una ingiustizia doppia, specificamente
diversa da quella semplice, per quanto questa sia grande [...]. Questa
doppia ingiustizia ha luogo dove uno si € assunto I’obbligo di proteggere
un altro in un dato riguardo, di modo che la mancata osservanza di questo
obbligo sarebbe gia una lesione dell’altro e quindi un torto; ma egli per
giunta aggredisce e lede quell’altro proprio dove lo dovrebbe proteggere.
Cio avviene, per esempio, quando il guardiano incaricato o ’accompagna-
tore diventa assassino, il custode di fiducia si fa ladro, il tutore porta via
ai pupilli il loro avere, quando ’avvocato prevarica, il giudice si lascia cor-
rompere, colui al quale si chiede un consiglio ne da apposta uno dannoso:
cose tutte che si riassumono nel concetto di tradimento e sono I’'obbrobrio
del mondo: percio anche Dante mette i traditori nel pit profondo inferno
dove sta Satana in persona (Inferno, XI, 61-76).

Siccome qui abbiamo accennato al concetto di obbligo, sara il caso
di definire il concetto di dovere, tanto spesso usato nell’etica della vita,
al quale pero si assegna un’eccessiva estensione. Abbiamo trovato che il
torto consiste sempre nella lesione di un altro, sia nella persona, sia nella
liberta, nella proprieta o nell’onore. Ne consegue, a quanto pare, che ogni
torto debba essere un’aggressione positiva, un atto. Ci sono invece azioni
la cui sola omissione ¢ un torto: siffatte azioni si chiamano doveri. Questa
¢ la vera definizione filosofica del concetto di dovere, che invece perde
ogni peculiarita e vien meno quando, come nella morale precedente, si
volle chiamare dovere ogni azione lodevole, mentre si dimenticava che cio
che ¢ dovere deve essere anche debito. Pflicht, to déon, le devoir, duty, indi-
cano dunque un’azione con la cui sola omissione si lede un altro, cio¢ si
fa un torto. Evidentemente cio puo aver luogo solo quando chi commette
lomissione si & offerto a quella tale azione, si ¢ impegnato. Percio tutti i
doveri si basano su un obbligo assunto. Di norma ¢ un espresso accordo
reciproco, come per esempio quello tra il sovrano e il popolo, il governo
e 1 funzionari, il padrone e il servitore, ’avvocato e il cliente, il medico
e ’ammalato, in genere tra chi si ¢ assunto un compito qualsiasi e chi
gliel’ha affidato nel pit ampio significato della parola. Percio ogni dovere
da un diritto, perché nessuno puo obbligarsi senza un motivo, cioe qui
senza qualche vantaggio per sé. Conosco un solo obbligo che ci si assume
non in seguito a un accordo, ma direttamente con un’azione, perché colui
verso il quale si ha I’obbligo non c’era ancora quando lo si assumeva: &
quello dei genitori verso i loro figli. Chi mette al mondo un figlio ha il
dovere di mantenerlo finché non sia capace di mantenersi da sé; e se
questo momento, come per un cieco, uno sciancato, un cretino e simili,

68



non dovesse presentarsi mai, anche il dovere non cessa mai. Infatti non
prestandogli assistenza, cio¢ con un’omissione, il genitore lederebbe suo
figlio, anzi lo farebbe perire. Il dovere morale dei figli verso i genitori non
¢ altrettanto diretto e deciso: esso si basa sul fatto che, siccome ogni dovere
da un diritto, anche i genitori devono averne uno verso i figli, che crea in
questi il dovere dell’obbedienza; ma questo in seguito cessa insieme col
diritto da quale ¢ sorto. Al suo posto subentrera poi la gratitudine per
quello che i genitori hanno fatto in piu di quanto era loro stretto dovere.
Ma per quanto l'ingratitudine sia un brutto indizio, molte volte persino
rivoltante, non si puo dire che essa sia un dovere, perché la sua assenza
non ¢ lesione di un altro, dunque non ¢ un torto. Oltre a ci0 il benefattore
dovrebbe aver creduto di concludere tacitamente un affare. Semmai si
potrebbe far valere come obbligo sorto direttamente da un’azione il risar-
cimento del danno arrecato. Questo pero, in quanto annullamento delle
conseguenze di un’azione ingiusta, € soltanto uno sforzo di cancellarle,
qualcosa di puramente negativo, fondato sul fatto che I’azione stessa
avrebbe dovuto non aver luogo. Noteremo ancora che I’equita € nemica
della giustizia e spesso la danneggia gravemente; percio non le si deve
concedere troppo. I tedeschi sono amici dell’equita, gli inglesi puntano
sulla giustizia.

La legge della motivazione ¢ altrettanto rigida quanto quella della
causalita fisica, esercita quindi una costrizione altrettanto irresistibile.
Ci sono pertanto due vie per fare un torto, quella della violenza e quella
dell’astuzia. Come con la violenza posso uccidere o derubare un altro o
costringerlo a obbedirmi, posso fare tutto ci0 anche con I’astuzia, pro-
ponendo al suo intelletto falsi motivi, seguendo i quali egli deve fare cio
che altrimenti non farebbe. Questo avviene mediante la menzogna, la cui
illegittimita le ¢ appiccicata in quanto € uno strumento dell’astuzia, cioe
della costrizione mediante la motivazione. Lo ¢ di norma, poiché la mia
menzogna non puo avvenire senza motivo: esso pero sara, salvo rarissime
eccezioni, ingiusto, corrispondera cioe all’intenzione di guidare altri, sui
quali non ho alcun potere, secondo la mia volonta, di costringerli cioe
mediante la motivazione. [...]

Lobbligo derivante dalla promessa e dal contratto si fonda sul fatto
che, se non sono mantenuti, diventano la piti solenne menzogna, la cui
intenzione di esercitare su altri una costrizione morale ¢ tanto piu evi-
dente in quanto il motivo della menzogna, cio¢ la prestazione richiesta
dalla controparte, ¢ espressamente formulata. Daspetto spregevole dell’in-
ganno deriva dal fatto che esso con I’ipocrisia disarma il suo uomo prima
di aggredirlo. Il tradimento ¢ il suo colmo e, siccome appartiene alla
categoria della duplice ingiustizia, ¢ profondamente aborrito. Ma come
io senza far torto e quindi a buon diritto posso schiacciare la violenza con

69



la violenza, posso anche farlo con ’astuzia, quando mi manca il potere o
mi sembra piu comodo. Nei casi dunque, nei quali ho diritto di ricorrere
alla violenza, posso anche ricorrere alla menzogna; per esempio contro
predoni e non autorizzati violenti di qualunque genere che con I’astuzia
attiro in una trappola. Percid una promessa estorta con la violenza non
costituisce per me un legame. Ma il diritto di mentire va anche oltre; esso
mi spetta a ogni questione non autorizzata che riguardi i miei fatti perso-
nali o i miei affari, sia quindi indiscreta, e la cui risposta non solo, ma gia
il rifiuto con un «non lo voglio dire» mi potrebbe mettere in pericolo, in
quanto puo destare un sospetto. Quindi la bugia ¢ legittima difesa contro
la curiosita sconveniente, il cui motivo non ¢ perlopiu indizio di benevo-
lenza. Infatti come ho il diritto di opporre alla presupposta mala inten-
zione altrui e alla presunta violenza fisica una resistenza fisica a rischio
dell’avversario, e pertanto preservare, come misura preventiva, il muro
del mio giardino con punte acute, lasciar liberi di notte i cani nel mio
cortile, porre perfino, secondo le circostanze, tagliole e armi automatiche,
le cui dannose conseguenze sono da ascriversi all’invasore stesso, cosi ho
anche il diritto di tenere segrete in tutti i modi le cose che, se conosciute,
mi esporrebbero agli attacchi altrui; e ne ho tutte le ragioni perché anche
qui devo reputare che la malevolenza altrui sia facilmente possibile e devo
in anticipo prendere le mie misure contro tale pericolo [...].

70



Arthur Schopenhauer

ABBOZZO DI UNA FILOSOFIA DEL DIRITTO"

Egoismo e principium individuationis

[...] Deve necessariamente esserci nella natura, in ogni oggetti-
vazione della volonta, una guerra perpetua tra gli individui di tutte le
specie; guerra in cui si rende manifesto il conflitto interiore della volonta
di vivere con se stessa. Quando si giunge al grado supremo di oggettiva-
zione, anche questo fenomeno, come tutti gli altri, appare con chiarezza
infinitamente maggiore, ed ¢ quindi piu facilmente decifrabile. Il suo
principio primo ¢ ’egoismo, del quale ora passiamo a indagare 1’origine.

Tempo e spazio, in quanto condizione della molteplicita nell’iden-
tico, furono detti principium individuationis. Sono le forme essenziali della
conoscenza naturale, o della conoscenza che scaturisce dalla volonta.
Percio la volonta deve sempre manifestarsi in una pluralita di individui.
Ma tale molteplicita non riguarda la volonta come cosa in sé, bensi, e
soltanto, i suoi fenomeni: la volonta esiste intera e indivisibile in ciascuna
delle sue manifestazioni e vede intorno a sé ’immagine, ripetuta infinita-
mente, della propria essenza. Questa essenza, la sola cosa veramente reale,
la volonta non la trova che dentro di sé. Ecco la ragione per cui ciascuno
vuol tutto per sé, vuol possedere o almeno dominare tutto; pertanto si
vorrebbe poter annientare cio che ci oppone resistenza. Si aggiunga, per
quanto riguarda gli essere intelligenti, che I’individuo ¢ la base del sog-
getto conoscente, il quale, a sua volta, ¢ il sostegno del mondo. Cio signi-
fica che la natura esterna tutta intera, e quindi anche gli altri individui,
esistono solo nella mia rappresentazione; io non conosco gli altri indivi-
dui se non come rappresentazioni mie, cio¢ mediatamente, come qualcosa
che dipende dalla mia essenza ed esistenza. Se la mia coscienza svanisse,
anche il mondo svanirebbe necessariamente, vale a dire la sua esistenza e
la sua non-esistenza sarebbero equivalenti e indistinguibili. Ogni indivi-
duo conoscente ¢ dunque, in realta, e sente di essere, la volonta di vivere
tutta intera, I'in sé del mondo, la condizione integrante del mondo come
rappresentazione: un microcosmo, che non vale meno del macrocosmo.
La natura medesima, sempre e dappertutto sincera, gli conferisce ab
origine questa conoscenza: semplice al massimo, immediatamente certa

® da: A. SCHOPENHAUER, Il mondo come volonta e rappresentazione, traduzione a cura di
A. Vigliani, Milano 1989, libro IV, §§ 61-62.

71



e indipendente da qualsiasi riflessione. In base alle due determinazioni
necessarie, di cui si ¢ detto, si spiega in che modo ciascun individuo,
benché cosi infinitesimo da svanire come un niente nell’immensita del
mondo, pure si consideri come centro dell’universo, e pensi alla propria
esistenza e al proprio benessere pil che a tutto il resto; anzi, sino a che
rimanga nel punto di vista naturale, sia pronto a sacrificare tutto il resto,
ad annullare il mondo intero, pur di conservare un attimo di piu il suo
proprio io, questa minuscola goccia d’acqua nel mare. In tale disposizione
d’animo consiste ’egoismo, essenziale ad ogni cosa nella natura e causa
del perché il conflitto interiore della volonta con se medesima si riveli in
maniera cosi spaventosa. Legoismo ha infatti la sua base e la sua essenza
nel detto antagonismo tra il microcosmo e il macrocosmo: sorge dal fatto
che Poggettivazione del volere ha come forma il principium individuationis,
di modo che la volonta si riproduce in un’infinita di individui, sempre
identica, sempre intera e completa, in entrambe le sue facce (volonta e
rappresentazione). Mentre dunque ciascun individuo ha coscienza di sé
come intera volonta e intera rappresentazione, gli altri individui, invece,
gli sono dati solo come sue rappresentazioni: percio, a ciascun individuo
la propria esistenza e la propria conservazione premono pil che non I’esi-
stenza e la conservazione di tutti gli altri esseri presi insieme. Ciascuno
vede nella propria morte la fine del mondo intero, mentre guarda con
occhio indifferente la morte di altre persone, che non gli siano congiunte
da vincoli speciali. Nella coscienza sollevatasi al piu alto grado, nella
coscienza dell’uomo, ’egoismo, al pari dell’intelligenza, del dolore e della
gioia, deve raggiungere la massima intensita, e il conflitto che esso pro-
voca tra gli individui deve scatenarsi nelle proporzioni pil spaventose.
Tale infatti ¢ lo spettacolo che ci vediamo dinanzi dappertutto, nelle cose
grandi e nelle piccole. Terrificante, nella vita dei tiranni e dei malfattori,
nelle guerre che devastano la terra; ridicolo, e tema di commedia, nella
vanita presuntuosa, di cui nessuno meglio di La Rochefoucauld seppe
cogliere il concetto e dare una rappresentazione in abstracto: lo spettacolo
ci appare, nella storia del mondo, allo stesso modo con cui si manifesta
nella nostra esperienza quotidiana; e raggiunge poi la massima evidenza
quando una folla si scatena violando ogni legge e ogni principio d’ordine,
mettendo in chiara luce il bellum omnium contra omnes, di cui Hobbes trac-
ci0 un quadro cosi ammirevole nel primo capitolo del suo De Cive. Cia-
scuno, allora, tenta di strappare all’altro cio che desidera per sé; non solo,
ma spesso, per accrescere di un nonnulla il proprio benessere, non ha il
minimo scrupolo di distruggere I’intera felicita e la vita dei propri simili.
E questa la pil energica espressione dell’egoismo ed & oltrepassabile sol-
tanto dalla malvagita vera e propria, che cerca il danno e il dolore altrui
per il proprio diletto, senza il pensiero di trarne vantaggio [...].

72



Una delle sorgenti principali del dolore inevitabilmente essenziale alla
vita, appena essa si realizza in una forma determinata, ¢ la Ers, la lotta tra
gli individui, espressione del conflitto interiore da cui ¢ affetta la volonta di
vivere, che diviene sensibile in virtu del principium individuationis e che si
manifesta crudelmente nei combattimenti tra gli animali. Questa discordia
originaria ¢ I'inesauribile sorgente del dolore; inefficaci sono le precauzioni
di cui presto parleremo, escogitate dall’uomo per impedirla.

Ontologia del conflitto interindividuale

La prima e piu semplice affermazione della volonta di vivere ¢, come
si disse, I’affermazione del proprio corpo, ossia la manifestazione della
volonta mediante atti nel tempo, in quanto gia il corpo, nella sua forma e
nella sua organizzazione teleologica, rappresenta nello spazio la volonta
e niente di piu. Laffermazione si estrinseca nel conservare il corpo e
nell’asservirgli tutte le forze dell’individuo. Ad essa si riconnette imme-
diatamente la soddisfazione dell’istinto sessuale, che anzi ne fa parte, in
quanto gli organi sessuali fanno parte del corpo. La rinuncia alla soddi-
sfazione di tale istinto, quando sia libera e non fondata su alcun motivo,
e dunque gia un grado di negazione della volonta di vivere, ¢ una libera
autosoppressione della volonta medesima, in virtu di una conoscenza che
agisce come quietivo: pertanto una tale negazione del proprio corpo rap-
presenta gia una contraddizione tra la volonta e il suo proprio fenomeno.
Infatti, mentre il corpo oggettiva nei genitali la volonta di procreazione,
questa non ¢ tuttavia voluta. Pertanto, proprio siffatta rinuncia, essendo
negazione o soppressione della volonta di vivere, € una dolorosa e diffi-
cile vittoria sopra noi stessi [...]. A causa dell’egoismo inerente a tutti gli
individui, accade facilmente che la volonta, il cui affermarsi nel proprio
corpo si realizza in infiniti individui coesistenti, spinga talmente la sua
affermazione in un individuo, che tale affermazione diventa negazione
della volonta medesima quale appare in un altro individuo. La volonta
del primo irrompe nella sfera in cui si afferma la volonta del secondo, sia
danneggiandone o distruggendone il corpo, sia costringendone le forze a
servire alla propria volonta invece che a quella del corpo a cui sono ine-
renti. Lindividuo, che alla volonta in quanto manifestata nel corpo altrui
sottrae le forze di questo per aumentare le proprie, afferma dunque la pro-
pria individualita, oltrepassandola e negando I’altrui, negando la volonta
in quanto manifestazione in un altro individuo. Questa invasione dell’al-
trui sfera di affermazione della volonta € nota da sempre e il suo concetto
astratto ¢ designato col nome di ingiustizia. Entrambi gli individui se ne
rendono subito esattamente conto: non certo in forma chiara e astratta,

73



ma per un intimo sentimento. La vittima dell’ingiustizia sente la sfera
d’affermazione del proprio corpo invasa e negata da parte di un individuo
estraneo; sente I’invasione immediatamente come un dolore morale, ben
distinto dalla sofferenza fisica provocata dall’atto o dal rincrescimento
dovuto al danno. D’altra parte, ’autore dell’ingiustizia & conscio che la
sua volonta, e quella che si manifesta nel corpo della vittima, sono in
fondo una medesima cosa e che, affermando la propria volonta con tanta
veemenza da oltrepassare i limiti del suo corpo e delle sue forze, rinnega
I'identica volonta in un altro fenomeno, in un altro individuo. Egli sa
quindi che, se si considera come volonta in sé, si trova per effetto di questa
violenza in lotta con se stesso, dilania se stesso, e comprende all’istante
tali verita, non certo in abstracto, ma, come accennavo poc’anzi, in forma
di un oscuro sentimento, che prende il nome di rimorso di coscienza o, pit
esattamente nel nostro caso, di sentimento dell’ingiustizia commessa.

Lingiustizia, di cui abbiamo analizzato il concetto nella sua pil astratta
generalizzazione, ha in concreto I’espressione pill completa, piu caratteri-
stica e pili materiale, nel cannibalismo: questo ¢ il suo tipo pill netto e piu
evidente, 'immagine spaventosa del conflitto pill atroce della volonta con se
stessa nel grado supremo della sua oggettivazione, 'uomo. Viene poi ’'omi-
cidio, perpetrato il quale, segue all’istante quel rimorso di cui abbiamo dato
or ora una definizione rigida e astratta; rimorso che si manifesta qui con
chiarezza orribile, togliendo all’anima ogni riposo e aprendovi una ferita
che la vita intera sara incapace di richiudere; il raccapriccio che proviamo
al pensiero del delitto commesso, il terrore che ci fa esitare nell’istante di
commetterlo, sono I'indizio dell’illimitato attaccamento alla vita di cui ogni
essere vivente si sente pervaso come fenomeno della volonta di vivere. [...]
Essenzialmente identici all’omicidio, da cui non differiscono che per il grado,
sono da ritenersi le mutilazioni o le lesioni intenzionali al corpo altrui, e
anche le percosse. Lingiustizia si mostra pure nel soggiogamento altrui, nella
schiavitu forzata, e infine in ogni attentato alla proprieta di altre persone,
attentato che, quando la proprieta ¢ il frutto del lavoro, ¢ della stessa natura
dell’imposizione della schiavit, di fronte alla quale sta nella stessa relazione
che le ferite all’omicidio.

Lunica proprieta infatti, che secondo la dottrina esposta non si
possa rapire ad un uomo senza ingiustizia, ¢ il frutto dell’'impiego delle
sue forze: col rapirglielo, noi togliamo alla volonta oggettivata in un dato
individuo le forze del suo corpo per metterle al servizio della volonta
oggettivata nel nostro. Lautore dell’ingiustizia, pur non attentando al
corpo di un altro, ma toccando una cosa priva di vita e radicalmente
diversa da quel corpo, si rende nondimeno colpevole di aver violato la
sfera di affermazione dell’altrui volonta: infatti, le forze, il lavoro di quel
corpo, di quella volonta, si congiunsero in qualche modo con la cosa, e ne

74



fanno parte. Ogni diritto vero, ogni diritto morale di proprieta, ¢ dunque
fondato in origine unicamente sul lavoro: questa era, del resto, ’opinione
piu accreditata prima di Kant, gia espressa in termini chiari e in forma
splendida nel piu antico dei codici: «I saggi, conoscitori delle cose antiche,
dichiarano che un campo coltivato ¢ proprieta di chi lo dissodo, lo netto
e lo aro, come I’antilope ¢ del primo cacciatore che I’abbia ferita a morte»
(Leggi di Manu, IX, 44). Venendo a Kant, la sua debolezza senile ¢ I'unica
ragione con cui riesco a spiegarmi quello strano tessuto di errori senza fine
che forma I'insieme della sua teoria del diritto, e in particolare la sua idea
di fondare il diritto di proprieta nella prima occupazione. Come potrebbe
infatti una semplice dichiarazione della mia volonta escludere altri dal-
I’uso di una cosa? Come potrebbe fondare un diritto? Evidentemente, una
tale dichiarazione ha bisogno a sua volta di appoggiarsi a un diritto: Kant
invece sostiene che sia un diritto essa stessa. Ma dove sarebbe I'ingiustizia
morale, se i0 mi rifiutassi di tener conto delle pretese alla proprieta esclu-
siva di una cosa, quando queste non si fondassero che su di una semplice
dichiarazione verbale? Perché mai in questo caso dovrei essere turbato
dalla mia coscienza, essendo chiaro che non esiste alcuna legittima presa
di possesso all’infuori dell’appropriazione, dell’acquisizione di quelle cose
in cui abbiamo impiegato forze che originariamente ci appartengono?
Quando una cosa fu elaborata, migliorata, difesa dagli accidenti esterni
e custodita da un altro individuo mediante un lavoro anche minimo,
magari limitato al semplice atto di cogliere dagli alberi e di raccogliere
da terra frutti selvatici, noi, se tentiamo di impadronirci di quella cosa,
togliamo evidentemente all’altro il frutto del suo lavoro, e sottraiamo
il suo corpo alla sua volonta per asservirlo alla nostra; in altre parole,
spingiamo ’affermazione del nostro volere, di la dal nostro fenomeno,
fino a negare il fenomeno estraneo, commettendo quindi un’ingiustizia.
Non da invece alcun diritto su una cosa il suo semplice uso, all’infuori
di ogni lavoro per migliorarla e impedirne la distruzione; come non ne
conferisce una semplice dichiarazione verbale di proprieta esclusiva.
Percio una famiglia che, sia pure per un secolo, abbia esercitato la caccia
in un dato territorio, ma senza far nulla per migliorarlo, non puo, senza
ingiustizia morale, impedire ad un estraneo di cacciarvi. Il preteso diritto
di prima occupazione per cui, avendo semplicemente goduto alcunché, si
esige ancora un compenso, e cio¢ il diritto di goderne in modo esclusivo
in avvenire, manca dunque di fondamento morale. A chi accampasse uni-
camente un tale diritto, qualsiasi nuovo venuto potrebbe obiettare con
piu ragione: «Proprio perché tu ne godi da tanto tempo ¢ giusto che ora ne
godano anche altri». Quando una cosa esclude per sua natura ogni possi-
bilita di elaborazione, di miglioramento, e di preservazione da accidenti,
non esiste a suo riguardo alcun diritto morale di proprieta esclusiva; a

75



meno che tutti gli altri non se ne astengano liberamente in compenso, ad
esempio, di qualche servizio: ma ci0 presuppone gia una societa regolata
da una convenzione, uno Stato. Il diritto di proprieta, come ’abbiamo
dedotto da principi morali, conferisce naturalmente a chi lo possiede un
potere sulle cose, tanto illimitato quanto quello che ha sul proprio corpo;
la sua proprieta ¢ dunque trasmissibile, per scambio e per donazione, ad
altri, che allora la possederanno con pari diritto morale.

Lingiustizia e le origini del diritto

Lingiustizia si puo commettere generalmente in due modi: con la
violenza e con la frode: il che moralmente ¢ tutt’uno. Se uccido, ¢ moral-
mente indifferente ch’io mi serva del pugnale o del veleno; altrettanto si
puo dire di ogni lesione corporea. Tutte le forme d’ingiustizia si possono
sempre ridurre alla formula secondo la quale io, in quanto commetto
un’ingiustizia, costringo un individuo a servire la mia volonta in luogo
della sua, ad agire secondo la mia volonta e non secondo la sua. Se ado-
pero la violenza, raggiungo il mio fine per mezzo della causalita fisica; se
ricorro alla frode, mi valgo della motivazione, ossia della causalita agente
al lume della conoscenza: in altre parole, propongo alla sua volonta dei
motivi illusori di tal natura che, credendo egli di agire secondo la sua
volonta, non fa altro, invece, che seguire ciecamente la mia. Siccome il
terreno in cui si muovono i motivi ¢ la conoscenza, i0 non posso riuscire
nel mio intento che falsando i dati della sua conoscenza, e cioeé con una
menzogna. Il fine della menzogna ¢ sempre di agire sulla volonta altrui,
non sulla conoscenza in senso vero e proprio: si rivolge a questa, ma sol-
tanto in quanto essa ¢ il mezzo di determinazione della volonta. Infatti la
mia menzogna, nascendo dalla mia volonta, deve avere un motivo: e tale
motivo puo essere solo la volonta estranea, non la conoscenza estranea in
sé e per sé, dal momento che quest’ultima non puo esercitare influenza
alcuna sulla mia volonta, non puo¢ cio¢ né muoverla né costituire un
motivo per 1 suoi scopi; soltanto la volonta e I’azione altrui possono
compiere un tale ufficio; la conoscenza non puo divenire un motivo che
in seguito, e in via indiretta. Il che vale non soltanto per la menzogna
ispirata da palese interesse, ma anche per quella che deriva dalla pura
malvagita; da quella malvagita che ama pascersi delle conseguenze dolo-
rose di errori provocati a bella posta a danno delle altrui persone. Anche
la semplice vanteria tende ad esercitare un’influenza pitt 0 meno grande
sulla volonta e sull’azione degli altri, cercando di elevare la loro stima o
di migliorare la loro opinione sul nostro conto. Il tacere una verita, ossia,
in generale, ’astenersi da un’affermazione, non costituisce in sé un’ingiu-

76



stizia: ma accreditare una menzogna ¢ un’ingiustizia bell’e buona. Chi,
ad un viandante smarrito, si rifiuta di indicare la strada giusta, non ¢
ingiusto con lui; lo € invece chi lo indirizza per la strada sbagliata. Risulta
da quanto precede che ogni menzogna, come ogni atto di violenza, ¢ in
quanto tale una ingiustizia, perché si propone di estendere il predominio
della mia volonta su altri individui, dunque di affermare la mia volonta
rinnegando quella altrui, proprio come fa la violenza. Ma la menzogna piu
completa ¢ la rottura d’un qualsivoglia contratto: qui, tutte le condizioni
esposte si trovano riunite in modo evidente e completo. Infatti, quando
aderisco ad un patto, confido che l’altro contraente vi si manterra fedele;
e questo ¢ il motivo per cui cerco anch’io di restar fedele alla parola data.
Le promesse reciproche vengono scambiate dopo riflessione matura, e con
dichiarazioni formali. La verita di tali reciproche dichiarazioni dipende,
per ipotesi, dalla volonta dei contraenti. Se ’altro contraente vien meno
all’impegno preso, mi inganna e, suggerendo alla mia conoscenza motivi
illusori, dirige la mia volonta secondo le sue intenzioni, estendendo il pre-
dominio della sua volonta sulla persona di un estraneo: commette quindi
una completa ingiustizia. Queste sono le basi morali della legittimita e
della validita del contratto.

Lingiustizia che nasce dalla violenza non ¢, per chi la commette,
tanto disonorevole quanto 'ingiustizia per frode: la prima, infatti, € prova
di una forza fisica potente abbastanza per imporsi agli uomini in ogni
circostanza; ’altra invece, col suo impiego di raggiri, tradisce la debolezza
ed avvilisce il colpevole, sia nel suo essere fisico che nel suo essere morale.
Inoltre, la menzogna e I’inganno riescono soltanto se chi ricorre a tali
mezzi ostenta, per ottenere la fiducia altrui, d’averne disprezzo e orrore;
la sua vittoria si deve alla fama usurpata di una lealta che non possiede.
La profonda ripugnanza suscitata dall’astuzia, dalla slealta e dal tradi-
mento si spiega con il fatto che la buona fede e la probita sono il vincolo
esteriore che ricostituisce in unita la volonta dispersa in una molteplicita
di individui, e che limita cosi le conseguenze dell’egoismo derivante dalla
dispersione. La slealta e il tradimento spezzano quest’ultimo vincolo este-
riore, aprendo cosi agli effetti dell’egoismo un campo sconfinato.

Seguendo lo svolgimento logico delle nostre idee, siamo giunti a
riconoscere che I’essenza dell’ingiustizia consiste in quel carattere spe-
ciale dell’azione per cui I'individuo spinge ’affermazione della volonta
manifestantesi nella propria vita fino alla negazione della volonta incar-
nata nell’altrui corpo. Inoltre, con I’aiuto di esempi generali abbiamo
determinato i limiti in cui ha inizio il dominio dell’ingiusto, stabilendo
poi, per mezzo di alcuni concetti generali importantissimi, la serie dei
gradi, dal piu elevato al piu debole. Ne risulta che il concetto originario e
positivo ¢ quello dell’ingiusto; il suo contrario, il giusto, non ¢ che un con-

77



cetto derivato e negativo. Noi, infatti, non dobbiamo considerare le parole,
ma i concetti: non si sarebbe mai potuto parlare di diritto se non esistesse
Pingiustizia. Il concetto di diritto non contiene che la negazione del torto
e include ogni azione che non trasgredisca i limiti da noi stabiliti, che cioe
non rinneghi l'altrui volonta per affermare piu energicamente la propria.
Questi limiti dividono dunque, per quanto concerne il valore morale puro
e semplice, 'intero campo delle azioni possibili in due categorie: quella
delle azioni giuste e quella delle azioni ingiuste. Quando un’azione non
invade nel modo suddetto la sfera di affermazione dell’altrui volonta, né
la nega, non si puo dire ingiusta. Rifiutarsi, ad esempio, di soccorrere un
infelice travagliato da mille angustie, contemplare con occhio tranquillo,
godendo del superfluo, un disgraziato che muore di fame, sono atti di
crudelta diabolica, ma non costituiscono un’ingiustizia: si puo tuttavia
affermare con piena sicurezza che un essere capace di insensibilita e di
durezza fino a questo punto ¢ anche pronto a commettere la pill nera
delle ingiustizie, non appena i suoi desideri lo spingano e non gli si
opponga ostacolo alcuno.

Ma la nozione di diritto, come negazione dell’ingiustizia, trova la
sua principale applicazione, e senza dubbio anche la sua origine prima, in
quei casi in cui un tentativo d’ingiustizia viene respinto con la forza. Tale
resistenza non puo essere a sua volta un’ingiustizia, ed ¢ quindi giusta,
anche se questa violenza, considerata in sé e per sé, ¢ un’ingiustizia e, nel
caso in oggetto, si giustifica, diventa cioe diritto, solo grazie al motivo
che I’ha provocata. Se un individuo, nell’affermazione della sua volonta,
eccede al punto di invadere la sfera di affermazione della volonta incar-
nata nella mia persona, giungendo cosi a negarla, la mia difesa da tale
invasione non ¢ che negazione di una negazione; in questo senso io, per
parte mia, non faccio che affermare la volonta incarnata essenzialmente e
originariamente nel mio corpo, ed espressa implicitamente dal suo feno-
meno: quella mia difesa non ¢ quindi un’ingiustizia, bensi un atto giusto.
Cio significa dunque che io ho il diritto di negare I’altrui negazione, con
tutta la forza necessaria per neutralizzarla, e tale diritto - non occorre
dirlo - puo spingersi fino all’uccisione dell’individuo: la reazione con cui
respingo la violenza minacciata puo infatti essere piu energica di questa
senza percio essere ingiusta, ma essendo invece pienamente giusta. E
questo perché la mia condotta non esce dal limite dell’affermazione della
mia volonta, affermazione essenziale alla mia persona, e di cui la mia per-
sona ¢ la prima espressione. Il teatro della lotta non esorbita da tale sfera;
io non invado I’altrui: la mia azione, come negazione di una negazione,
¢ affermazione, non negazione. Se dunque una volonta estranea nega la
mia, quale si mostra nel mio corpo e nell’impiego di forze fisiche da me
spese per il suo mantenimento, i0 posso, senza violare il diritto, costrin-

78



gere la volonta estranea a desistere dalla sua negazione: cio non implica
la negazione di una volonta estranea che si mantenga nei suoi limiti; ¢ in
tale misura, io ho un diritto di coercizione.

Allorché mi trovo in condizione di usare il diritto di coercizione,
allorché ho il diritto assoluto di impiegare la violenza contro altri, potrei
invece, secondo le circostanze, opporre all’altrui violenza I’astuzia, e cio
senza cadere nell’ingiustizia. Ho, dunque, un effettivo diritto di mentire,
nella stessa misura in cui ho un diritto di coercizione. Chi ad esempio,
ad un ladro che gli sta frugando le tasche, giura di non aver piu con sé
un quattrino, agisce in piena giustizia. Cosi pure chi, sorpreso nella notte
da un ladro introdottosi nella sia dimora, lo attrae con una menzogna
in cantina e ve lo rinchiude. Un uomo assalito da briganti, ad esempio,
da corsari che vogliono ridurlo in servitl, ha diritto, in difesa della sua
liberta, di ucciderli, non solo con la violenza, ma anche con I’astuzia. E
anche per questo che un giuramento strappato con la violenza non vincola
chi I’ha prestato: infatti la vittima, che avrebbe diritto di liberarsi dal suo
aggressore uccidendolo, a maggior ragione potra sbarazzarsene con ’in-
ganno. Un tale mi ruba dei beni, che non mi riesce di riavere con la forza:
se ricorro all’astuzia non commetto ingiustizia. E cosi pure se chi mi ha
derubato si mette, con il denaro toltomi, a giocare con me, 10 Sono in pieno
diritto di adoperare con lui dei falsi dadi: tutto quanto riesco a strappargli
non ¢, in fondo, che roba mia. Chi lo negasse, dovrebbe a piu forte ragione
contestare la legittimita degli stratagemmi in guerra, che sono infatti
menzogne in atto, e confermano questa sentenza della regina Cristina di
Svezia: «Alle parole degli uomini non bisogna prestar mai fede; ai loro
atti, si e no». Come si vede, i limiti estremi del giusto e dell’ingiusto si
toccano. Credo superfluo mostrare come tutto questo concordi perfetta-
mente con quanto si ¢ detto intorno all’illegittimita della violenza e della
menzogna e come sia anche utile a fare un po’ di luce sulle strane teorie
della menzogna pietosa.

11 diritto naturale come diritto morale

Risulta da quanto precede che giusto e ingiusto sono pure deter-
minazioni morali; hanno cioé validita soltanto in ordine alla condotta
umana considerata in sé, nel suo significato intrinseco. Un tale significato
si rivela direttamente nella coscienza: da una parte, I’atto ingiusto viene
accompagnato dal sentimento, dalla coscienza di avere, nell’affermazione
della propria volonta, ecceduto al punto da negare la manifestazione di
una volonta estranea; d’altra parte, chi opera ingiustamente non ignora
che, sebbene distinto fenomenicamente dal sua vittima, nel fondo e

79



nell’essenza le si identifica. [...] La vittima dell’ingiustizia, poi, avverte
con dolore la negazione della sua volonta, incarnata nel suo corpo e
nelle naturali esigenze alla cui soddisfazione dedica tutte le proprie
forze fisiche; ma sente al tempo stesso che, se le forze non le mancassero,
potrebbe senza ombra di ingiustizia neutralizzare in qualsiasi maniera
lopera di negazione. Questo significato puramente morale € ’unico che
le parole «giusto e ingiusto» possono avere per I'uomo in quanto uomo,
all’infuori del suo carattere di cittadino. Significato, che resterebbe anche
nell’ipotesi di uno stato di natura sprovvisto di qualsiasi legge positiva,
e sul quale si fonda tutto quel complesso di norme che prende il nome
di diritto naturale, ma che piu giustamente dovrebbe chiamarsi diritto
morale, in quanto si riferisce non al subire, alla realta esterna, ma sol-
tanto all’agire, alla conoscenza che I'uomo ne trae della propria volonta
individuale, e cioe in quanto si riferisce alla coscienza morale. Nello stato
di natura, un tale diritto non sempre si fa valere anche al di fuori, su
altri individui; non sempre impedisce il prevalere della violenza. Nello
stato di natura, il non commettere ingiustizia dipende in ogni caso dalla
volonta di ciascuno, ma il non subirla non ¢ sempre in nostro potere;
dipende infatti dalla forza fisica di cui ciascuno ¢ provvisto. I concetti di
giusto e di ingiusto pur avendo dunque valore anche in ordine allo stato
di natura e non essendo assolutamente convenzionali, vi si fanno pero
valere solo a titolo di concetti morali, capaci di illuminare la coscienza
che ciascuno ha della propria volonta. Nella gradazione delle forze con
cui la volonta di vivere si afferma in ciascuno, quei concetti segnano un
punto fisso, corrispondente allo zero della scala termometrica: il punto
in cui l'affermazione della volonta propria diventa negazione dell’altrui,
cioe il punto in cui la volonta esprime con I’atto ingiusto la sua violenza,
unita alla sottomissione della conoscenza al principium individuationis,
che ¢ la forma universale della conoscenza in tutto e per tutto al servizio
della volonta. Chi volesse trascurare o negare il lato puramente morale
delle azioni umane, considerandole sotto il solo punto di vista dell’effi-
cacia esteriore e delle conseguenze, non potrebbe che schierarsi al fianco
di Hobbes, per il quale giusto e ingiusto erano concetti convenzionali,
arbitrari, e quindi sprovvisti di ogni valore all’infuori delle leggi positive:
e noi non possiamo dimostrargli con I’esperienza cio che non rientra nel
campo dell’esperienza stessa. Allo stesso modo non possiamo contestare
Hobbes, quando nel suo libro De principiis Geometrarum, facendo mostra
dello spiccato carattere empirico del suo pensiero, nega recisamente la
matematica pura e si intesta nel sostenere che il punto ha un’estensione,
la linea una larghezza: non possiamo certamente mettergli dinanzi agli
occhi un punto senza estensione o una linea senza larghezza. Chi la pensa
come Hobbes si ¢ chiuso una volta per sempre ad ogni conoscenza non

80



empirica, sicché dobbiamo dunque rinunciare all’impresa di fargli com-
prendere il carattere aprioristico sia della matematica sia del diritto.

La dottrina del diritto puro ¢ dunque un capitolo della morale, con-
cerne direttamente solo cio che si fa, non cio che si subisce. Lazione sola
costituisce infatti un’estrinsecazione della volonta; e la morale non si
occupa che della volonta. Subire un’ingiustizia ¢ un puro caso, e la morale
se ne occupa soltanto indirettamente per dimostrare che non ¢ ingiusta
l’azione compiuta con 'unico scopo di non subire un’ingiustizia. Un
possibile sviluppo di questo capitolo di morale dovrebbe avere ad oggetto
la precisa determinazione del limite che I'individuo, nell’affermazione
della volonta oggettivata nel suo corpo, non puo superare senza negare la
volonta medesima in quanto si manifesta in un altro individuo. Dovrebbe
inoltre determinare le azioni che, superando questi limiti ed essendo
percio ingiuste, si possono respingere senza ingiustizia. Loggetto unico e
permanente del nostro studio resterebbe pur sempre I’azione.

Tuttavia, il fatto dell’ingiustizia patita si manifesta, come accidente,
nel campo dell’esperienza esterna, e in questo fatto, pit che altrove, si
manifesta chiaramente la lotta della volonta di vivere con se stessa; lotta
che risulta dalla molteplicita degli individui e dall’egoismo, condizionati
- questo e quella - dal principium individuationis, unica forma del mondo
come rappresentazione per la conoscenza dell’individuo. Si ¢ anche visto
che tale conflitto tra individui ¢ la sorgente inesauribile di una gran parte
del dolore che sempre accompagna la vita umana.

Tutti gli individui godono di un privilegio comune, la ragione, in
virtl della quale oltrepassano la conoscenza degli animali, limitata ai casi
particolari, e si elevano alla concezione astratta del tutto e dei suoi nessi
interiori. Ed ¢ mediante la ragione che gli individui sanno risalire alla sor-
gente del dolore, sanno riflettere sui mezzi per attenuarlo e possibilmente
sopprimerlo grazie ad un sacrificio comune compensato dai vantaggi
comuni che ne risultano. Se infatti in certi casi il commettere ingiustizia
riesce gradevole all’egoismo del singolo individuo, tale soddisfazione ha
un correlato necessario nella grande sofferenza di un altro individuo che
subisce I'ingiustizia. Ora, non appena la ragione, con il suo potere di ele-
varsi alla concezione dell’insieme, abbandona il punto di vista unilaterale
dell’individuo cui appartiene e si libera per un istante dalla sua connes-
sione con gli interessi di questo, riconosce che il piacere provato da un
uomo nel commettere un’ingiustizia € sempre non soltanto controbilan-
ciato, ma altresi superato da una grave sofferenza in chi la subisce. Rico-
nosce inoltre che, se tutto ¢ abbandonato al caso, la probabilita di soffrire
per un’ingiustizia subita € ben maggiore per ciascuno della probabilita di
godere per un’ingiustizia commessa, e conclude che sia per attenuare la
somma delle sofferenze sparse tra tutti gli uomini, sia per distribuirle nel

81



modo pil uniforme possibile, il mezzo migliore, I'unico, ¢ di risparmiare
ad ognuno il dolore dell’ingiustizia subita, facendogli rinunciare insieme
al piacere di commetterla.

Questo mezzo che I’egoismo, procedendo secondo il lume della
ragione e abbandonando il suo punto di vista unilaterale, riusci facil-
mente a scoprire e, successivamente, a perfezionare, consiste nel patto
sociale, nella legge. Questa mia spiegazione dell’origine della legge coin-
cide con quella indicata gia da Platone nella sua Repubblica. Si tratta
infatti dell’unica origine possibile: ’essenza e la natura stessa delle cose
ne escludono qualsiasi altra. In nessun paese lo Stato si poté creare altri-
menti: questo modo di formazione e questo scopo costituiscono I’unico
fondamento cui lo Stato deve il suo essere uno Stato. Poco importa che, in
un dato popolo, la situazione anteriore sia stata quella di una moltitudine
di selvaggi indipendenti tra loro (anarchia), oppure quella di una folla di
schiavi obbedienti al capriccio del piu forte (dispotismo). In entrambi i
casi non esisteva ancora uno Stato: il quale, infatti, non sorge che in virtu
dell’intesa comune e, a seconda che tale intesa sia pit 0 meno modificata
da elementi anarchici o dispotici, anche lo Stato ha un grado minore o
maggiore di perfezione. Le repubbliche tendono all’anarchia, le monar-
chie al dispotismo; la monarchia costituzionale, regime del giusto mezzo,
tende al dominio delle fazioni. Per fondare uno Stato perfetto, bisogne-
rebbe cominciare con il creare degli esseri la cui natura permettesse loro
di sacrificare completamente il proprio bene al bene di tutti. Per ora ¢
gia qualcosa che esista una famiglia, la cui fortuna sia solidamente unita
con la fortuna del paese: tale famiglia non potrebbe, almeno negli affari
piu gravi, promuovere l'interesse proprio senza favorire in pari tempo
il benessere comune. Questa ¢ la causa della forza e dei vantaggi della
monarchia ereditaria.

Stato e legislazione statale

La morale, si & visto, non considera che ’azione giusta o ingiusta, e
assegna limiti precisi di condotta a chiunque abbia deciso di non com-
mettere ingiustizia. Ben altro ufficio si propone la scienza dello Stato, la
teoria della legislazione, che ha di mira la sola ingiustizia sofferta e non
si occuperebbe dell’ingiustizia commessa se questa non fosse un correlato
necessario e inseparabile di quella. Lingiustizia patita ¢ il nemico contro il
quale la legge deve rivolgere ogni sforzo: ¢ il suo obiettivo. Un’ingiustizia
commessa, se fosse possibile senza il correlato di un’ingiustizia sofferta,
non potrebbe a rigore di logica essere interdetta dallo Stato. Poiché in
morale 'unica realta che deve essere presa in considerazione ¢ la volonta

82



ovvero I’intenzione, si avra conseguentemente che una ferma volonta di
commettere ingiustizia impedita e resa impotente soltanto da una forza
esterna equivale, nel campo etico, a una vera e propria ingiustizia com-
messa. Chi abbia sia pur soltanto concepito un’ingiustizia, ¢ condannato
come ingiusto dal tribunale morale. Lo Stato, invece, non si preoccupa né
della volonta né dell’intenzione in loro stesse: non conosce che il fatto (sia
compiuto, sia tentato), a causa del suo correlato, il torto sofferto da altri.
II fatto, ’avvenimento, € dunque per lo Stato I'unica realta; I'intenzione,
la disposizione, non sono considerate se non in quanto servono a spiegare
la natura, il significato del fatto. Pertanto lo Stato non puo impedire a
nessuno di nutrire un costante proposito di omicidio o di avvelenamento,
dal momento che gli basta accertarsi che la paura della spada e della ruota
esercitino un’azione abbastanza forte per neutralizzare costantemente
gli effetti di quel proposito. E neppure ha la folle pretesa di sradicare le
tendenze all’ingiustizia e le cattive intenzioni: si limita a porre a fianco
di ogni possibile motivo che trascini all’ingiustizia un motivo piu forte,
che abbia la virtu di farcene astenere. Questo motivo ¢ la pena inevitabile.
Il codice penale non ¢ dunque che un registro, il pit possibile completo,
di contromotivi da opporre a tutte le azioni delittuose che si possano
prevedere, azioni e contromotivi previsti in abstracto e destinati ad essere
applicati in concreto ai singoli casi. Per questo scopo la teoria dello Stato,
o scienza della legislazione, prende a prestito dalla morale uno dei suoi
capitoli, quello che tratta del diritto, che definisce il senso intimo del
giusto e dell’ingiusto e che precisa i limiti tra un concetto e I’altro. Ma cio
al solo fine di utilizzare il rovescio: quei limiti, che la morale prescrive di
non oltrepassare se non si vuol commettere un’ingiustizia, la legislazione
li considera dalla loro faccia opposta, come limiti che non bisogna per-
mettere agli altri di oltrepassare se non si vuol subire un’ingiustizia; li
considera cio¢ come limiti dai quali si ha il diritto di respingere qualsiasi
invasore.

Come si vede, la legge fortifica questi limiti dal lato esposto ad ogni
possibile aggressione. Con frase spiritosa si ¢ chiamato lo storico un profeta
a rovescio; ebbene, il legislatore potrebbe, con denominazione altrettanto
felice, chiamarsi un moralista a rovescio, € percio anche la legislazione in
SEnso Vero e proprio, ossia la teoria dei diritti che ciascuno si puo arrogare,
sarebbe il rovescio di quel capitolo della morale che insegna quali diritti
non sia permesso violare. Il concetto dell’ingiusto (e della sua negazione,
il giusto), che in origine ¢ puramente morale, viene ad assumere un carat-
tere giuridico se si trasferisce il punto di partenza dal lato attivo al passivo
(cioe attraverso una conversione). Tale conversione - per non parlare della
teoria del diritto di Kant, il quale dal suo imperativo categorico deduce
erroneamente come un dovere morale 'istituzione dello Stato - continua

83



ancora oggi a dare origine allo stranissimo errore in base al quale lo Stato
dovrebbe essere un’istituzione destinata a promuovere la moralita, come
se esso traesse le proprie origini dalla tendenza morale e dovesse per
questo essere diretto contro I’egoismo. Come se 'intenzione interiore, in
cui soltanto risiedono la moralita e 'immoralita, come se la volonta libera
ed eterna si lasciasse mutare dall’esterno da una qualsivoglia impressione!
Ancora piu assurda ¢ la teoria che fa dello Stato la condizione sine qua non
della liberta nel senso morale e, percio, della moralita: la liberta risiede
fuori del mondo fenomenico e, a maggior ragione, al di sopra di tutte le
istituzioni umane. Lo Stato, come gia si diceva, ¢ ben lontano dal com-
battere I’egoismo in generale e come tale; anzi, la sua sorgente ¢ appunto
costituita dall’egoismo illuminato, metodico, dall’egoismo che abbandona
il punto di vista unilaterale, sollevandosi a una visione generale e riu-
nendo in sé i caratteri dell’egoismo comune. Servire tale egoismo ¢ 'unica
ragion d’essere dello Stato, la cui istituzione si deve soltanto all’impossi-
bilita di una moralita pura, cio¢ di una condotta giusta fondata su meri
principi morali, giacché se tale condotta fosse possibile, lo Stato sarebbe
superfluo. Lo Stato ¢ dunque diretto non contro I’egoismo, ma solo contro
le conseguenze dannose dell’egoismo: queste, infatti, radicate nella plura-
lita degli individui egoisti, turbano il benessere dei singoli che ¢ 'unica
finalita dello Stato. Cosi si esprime Aristotele (Politica, 111, 9): «Il fine dello
Stato ¢ che si viva bene, e cio significa che si conduca una vita bella e
felice». Anche Hobbes fece vedere, con analisi esatta e acuta, che questa
¢ lorigine e la finalita dello Stato; ed ¢ inutile ricordare ’antica formula
esprimente il principio di ogni legislazione, salus publica prima lex esto. Se
lo Stato conseguisse il suo fine perfettamente, il risultato esterno sarebbe
quello che si avrebbe se la pilu perfetta giustizia intenzionale regnasse in
tutte le anime. Ma I’identita sarebbe nel risultato esterno, non nell’es-
senza interiore e nell’origine. Nel regno della moralita nessuno commette-
rebbe ingiustizia; in uno Stato perfetto nessuno la subirebbe, perché ognuno
avrebbe 1 mezzi necessari per difendersi. Una medesima linea puo essere
tracciata in due direzioni opposte: una bestia feroce, imbavagliata con
una museruola, ¢ innocua come un erbivoro. Ma lo Stato non puo andare
oltre né produrre quell’ordine che risulterebbe da uno scambio reciproco
e universale di benevolenza e di amore. Non potrebbe infatti (e questo,
come abbiamo appena detto, per la sua stessa natura) proibire un’azione
ingiusta che, per un’ipotesi del resto irrealizzabile, non avesse come
necessario correlato un’ingiustizia sofferta. E viceversa, affinché ciascuno
sperimentasse tutti gli effetti delle benevolenza e della carita, bisognerebbe
che corrispondentemente tutti praticassero la benevolenza e la carita; ma
ogni cittadino vorrebbe assumersi la parte passiva né ci sarebbe ragione di
imporre quest’ultima agli uni piuttosto che agli altri. Percio lo Stato deve

84



limitarsi ad una funzione negativa, ossia puo imporre con la forza solo cio
che rientra nel campo del diritto; un’imposizione positiva dei cosiddetti
doveri di carita, o doveri imperfetti, sarebbe assurda.

La legislazione, come si ¢ detto, trae dalla morale la sua teoria pura
del diritto, cio¢ la teoria dell’essenza e dei limiti del giusto e dell’ingiusto,
ma la fa servire ai fini suoi propri, estranei alla morale, applicandola a
rovescio e fondandovi la legge positiva corroborata dalle necessarie san-
zioni: edificando lo Stato. La legislazione positiva ¢ dunque la dottrina
morale del diritto puro, applicata a rovescio. In questa applicazione si
puo, per ogni dato popolo, tener conto della particolarita delle sue rela-
zioni e delle circostanze in cui esso si trova. Bisogna pero, in ogni caso che
la legislazione positiva si ispiri, in tutto cio che ha essenziale, ai principi
della dottrina del diritto puro, in base alla quale deve poter giustificare
ciascuna delle sue disposizioni; soltanto cosi la legislazione costituira un
vero diritto positivo, e lo Stato formera un’associazione giuridica; sara uno
Stato nel senso vero e proprio del termine, cio¢ un’istituzione moralmente
ammissibile, non contaminata da elementi immorali. Altrimenti, la legi-
slazione positiva non ¢ che l'istituzione di un’ingiustizia positiva, cioe di
un’ingiustizia imposta e pubblicamente accettata. Sono di questo genere
ogni forma di dispotismo, la costituzione della maggior parte degli Stati
musulmani e molte istituzioni facenti parte di parecchi regimi, quali, ad
esempio, la schiavitu, il lavoro coatto, ecc.

La teoria del diritto puro, il diritto naturale, o meglio il diritto
morale, ¢ riconoscibile, benché sempre invertita, in ogni legislazione
giuridica positiva, cosi come la matematica pura serve di base ad ogni
ramo delle matematiche applicate. I punti piu importanti della dottrina
del diritto puro, che dalla filosofia vanno formulati a servizio della legi-
slazione, sono i seguenti: 1) la spiegazione dei concetti di giusto e ingiusto
nel loro significato intimo e proprio, nella loro origine, in ordine alle
loro applicazioni e al posto che loro compete in morale; 2) la deduzione
del diritto di proprieta; 3) la deduzione del valore morale del contratto,
in quanto costituisce il fondamento morale del patto sociale; 4) la spie-
gazione dell’origine e del fine dello Stato, della relazione di questo fine
con la morale, e la spiegazione altresi della necessita, che ne risulta, di
trasportare per inversione la dottrina morale del diritto nel campo della
legislazione; 5) la deduzione del diritto penale. Il resto della teoria del
diritto non ¢ che un’applicazione di tali principi, una determinazione piu
precisa dei limiti del giusto e dell’ingiusto, in ordine a tutte le possibili
circostanze della vita, circostanze che vengono, all’occasione, raggruppate
e suddivise in titoli diversi e sotto punti di vista speciali. In queste dot-
trine speciali i trattati di diritto puro si accordano quasi per intero: solo
per 1 principi il contrasto tra le varie opinioni ¢ stridente, perché i prin-

85



cipi sono sempre in connessione con qualche sistema filosofico. Abbiamo
gia trattato brevemente e in generale 1 primi quattro punti suaccennati;
dobbiamo ancora parlare del diritto penale.

Significato della pena e del diritto penale

Kant pretende che, all’infuori dello Stato, non esista un diritto per-
fetto di proprieta: niente di piu falso. Da tutte le considerazioni prece-
denti risulta che nello stesso stato di natura esiste un diritto di proprieta
completamente naturale, cio¢ morale; che un tale diritto non lo si puo
violare senza ingiustizia, mentre senza ingiustizia lo si puo difendere fino
agli estremi. E certo invece che, fuori dello Stato, non esiste un diritto
penale. Non c¢’¢ un diritto di punire che non sia fondato sulla legge posi-
tiva; questa, in previsione di qualsiasi trasgressione, fissa una pena, la cui
minaccia ¢ destinata a vincere come contromotivo i possibili motivi che
inducono a violare la giustizia. Questa legge positiva si deve considerare
come riconosciuta da tutti i cittadini. Ha dunque per base un contratto
comune, che tutti i membri dello Stato sono obbligati a rispettare in qua-
lunque occasione, si tratti di imporre la pena o di subirla. Per questo si
puo con diritto costringere un cittadino a scontare la pena dovuta.

Risulta da cio che il fine immediato della pera in ogni singolo caso
¢ Pesecuzione della legge come contratto. Ma la legge non puo avere che un
fine, quello cio¢ di distogliere chiunque, con 'intimidazione, dalla viola-
zione del diritto altrui. Infatti Passicurarsi contro I’eventualita di subire
un’ingiustizia € 'unica ragione che indusse i singoli cittadini a riunirsi
nello Stato, rinunciando a commettere ingiustizia e assumendo il peso di
mantenere lo Stato stesso. La legge, il compimento della legge, la pena,
hanno dunque di mira essenzialmente ’'avvenire, non il passato. Cio distin-
gue la pena dalla vendetta, la quale ultima trae motivo unicamente da certi
fatti compiuti, dal passato come passato. Infliggere al reo un dolore, senza
mirare ad un fine per ’avvenire, sarebbe vendetta, con la quale vogliamo
soltanto consolarci di un dolore sofferto con lo spettacolo di un dolore
imposto da noi a chi ci fece soffrire. Vera malvagita e crudelta, per cui la
morale non ha parole di giustificazione. Un torto che altri mi faccia non
mi autorizza in alcun modo a rispondergli con un altro torto. Rendere
male per male, senza mire ulteriori, non ¢ giustificabile moralmente né,
comunque, razionalmente: lo ius talionis, eretto a principio autonomo e
supremo di diritto penale, ¢ un non senso.

La teoria di Kant, il quale non vede nella pena che una punizione con
I’unico intento di punire, ¢ dunque un’idea mal fondata e assurda. Il che
non impedisce a tale dottrina di insinuarsi frequentemente negli scritti

86



di molti teorici del diritto, ornata di molte belle frasi, tutte quante risol-
ventisi pero in un vuoto verbalismo: si dira ad esempio che, mediante la
pena, il delitto viene espiato, neutralizzato, annullato, ecc. Ma nessuno ha
Pautorita di erigersi a giudice, a vendicatore nel senso morale, di punire
con il dolore i misfatti altrui, di imporre penitenze. Sarebbe, questa, una
pretesa delle pill temerarie, come si legge nella Bibbia: «Mia ¢ la vendetta,
dice il Signore, 10 mi incarico di punire» (Deuteronomio, 32, 35).

Peraltro non si puo contestare all’'uomo il diritto di vegliare sulla
sicurezza della societa: I’esercizio di tale diritto € possibile solo a condi-
zione che tutte le azioni delittuose siano previste e prevenute, opponendo
come contromotivi le minacce della legge penale, minacce che riescono
efficaci soltanto se sono applicate ad ogni costo, non appena se ne presenti
il caso. Il fine della pena o, meglio, della legge penale, ¢ dunque la pre-
venzione della colpa mediante 'intimidazione; ed € questa una verita cosi
universalmente riconosciuta e cosi evidente di per se stessa, che in Inghil-
terra ¢ perfino pronunciata nell’antica formula d’accusa (indictment) di cui
P’avvocato della Corona si serve anche oggi nei processi criminali e che
si chiude cosi: If this be proved, you, the said N.N., ought to be punished with
pains of law, to deter others from the like crimes, in all time coming [Se questo
viene provato, voi, tal dei tali, dovete essere punito con le pene della legge,
onde dissuadere gli altri dal commettere simili delitti in tutto il tempo
a venire]. Quando un principe vuole graziare un criminale giustamente
condannato, il suo ministro gli fa osservare che tale atto provocherebbe un
immediato ripetersi di quel crimine. La preoccupazione per I’avvenire ¢ il
carattere che distingue la pena dalla vendetta, ¢ la pena puo avere questa
nota distintiva solo se viene applicata in esecuzione di una legge, esecuzione
che solo se si rivela inevitabile, come nel presente, anche in ogni caso a
venire conferisce alla legge quel potere d’intimidazione che ne costituisce
lo scopo. Un kantiano non mancherebbe di obiettare che a questo modo il
colpevole punito viene trattato «come un semplice mezzo». Ma il principio,
instancabilmente ripetuto dai kantiani, secondo il quale «bisogna trattare
I"'uomo sempre e solo come fine, e mai come semplice mezzo», ¢ bensi alti-
sonante, e quindi molto adatto a chi vuole una formula per risparmiarsi la
pena di riflettere, ma , una volta esaminato, risulta un’affermazione vaga,
indeterminata e incapace di giungere allo scopo, se non per via indiretta.
Esso richiede, in ogni caso di applicazione, speciali spiegazioni, determi-
nazioni e modificazioni, mentre nella sua forma generale risulta non solo
insufficiente e poco significativo, ma anche intrinsecamente problematico.
Lassassino colpito per legge da sentenza capitale deve senza dubbio essere
trattato, e giustamente, come semplice mezzo. Turbo la sicurezza pubblica,
fine supremo dello Stato, e lo Stato svanirebbe se la legge non trovasse ese-
cuzione: la sua vita, la sua persona, devono servire da mezzo all’esecuzione

87



della legge, al ristabilimento della sicurezza pubblica. E giusto che egli
serva da mezzo all’adempimento del patto sociale, da lui sottoscritto come
cittadino; patto con cui egli, per godere la sicurezza della sua vita, della sua
liberta e della sua proprieta, impegno questi medesimi beni come garanzia
di un’egual sicurezza per gli altri: perdette il pegno, e deve pagarlo.

Questa dottrina della pena, che a un intelletto ragionevole risultera
immediatamente evidente, ¢ nella sua essenza tutt’altro che nuova; ma
era stata pressoché soffocata da recenti errori; percio credetti mio dovere
rimetterla in luce. Tutto quanto contiene di sostanziale si trova gia incluso
in cio6 che Pufendorf ne dice nel suo De officio hominis et civis (libro 11, cap.
13). Idee simili sono espresse da Hobbes nel Leviatano (capitoli 15 e 28).
Tutti sanno che ai nostri giorni la stessa tesi viene difesa da P.J.A. Feuer-
bach. Ed ¢ gia stata espressa nelle sentenze dei filosofi antichi. Platone
la espone chiaramente nel Protagora, nel Gorgia, nonché nell’undicesimo
libro delle Leggi. Seneca esprime in poche parole il pensiero di Platone e
una completa teoria della pena dicendo: Nemo prudens punit quia peccatum
est, sed ne peccetur [Nessun uomo di senno punisce perché ¢ stato com-
messo un torto, ma perché non lo si commetta piu] (De ira, I, 16).

Lo Stato ¢ dunque il mezzo di cui si serve ’egoismo fortificato dalla
ragione, per sfuggire le funeste conseguenze da esso stesso prodotte a suo
danno. Nello Stato ciascuno promuove il bene di tutti, poiché sa che nel
bene di tutti ¢ implicito anche il bene proprio. Lo Stato, con le forze umane
che riunisce, domina sempre piu la rimanente natura; se potesse conse-
guire appieno il suo intento, i mali d’ogni sorta potrebbero venir eliminati
e si realizzerebbe una sorta di paese di Bengodi, o qualcosa di simile. Ma se
da un lato lo Stato € ancora ben lontano dall’aver conseguito il suo intento,
dall’altro rimarrebbe pur sempre una folla innumerevole di mali assolu-
tamente inerenti alla vita. Inoltre, anche nell’ipotesi che si eliminassero
tutti gli altri, ne rimarrebbe sempre uno, la noia, che occuperebbe subito
il posto prima occupato da quelli; sicché il dolore non cesserebbe mai di
far parte integrante della vita. Non basta: la discordia tra gli individui non
puo venire del tutto soppressa dallo Stato; impedite le grandi lotte, ver-
ranno fuori le contese locali; la Eris, posto che, per una felice contingenza,
si riuscisse a proscriverla nell’interno, avra sempre un rifugio all’esterno:
bandita, in virtl dell’ordinamento civile, come contesa tra gli individui, si
riaffaccera dal di fuori come guerra di popoli, esigendo in una sola volta
e in grande, come un debito accumulato, il sacrificio cruento che le savie
leggi avevano potuto sottrarle in piccolo. E immaginiamo pure che una
saggezza illuminata da esperienze di millenni riuscisse a vincere, a estir-
pare anche questo flagello, ebbene: il risultato ultimo si tradurrebbe in un
eccesso di popolazione infestante 'intero pianeta: uno spaventoso disastro,
di cui soltanto un’audace immaginazione riesce oggi a farsi un’idea.

88



Arthur Schopenhauer

DELL’ETICA®

Alle linee fondamentali di teoria del diritto esposte nel § 62 del primo
volume, nonché nello scritto sui fondamenti della morale, § 17, devo
ancora aggiungere le seguenti annotazioni.

Coloro 1 quali, con Spinoza, negano che esista un diritto al di fuori
dello Stato, confondono i mezzi per far valere il diritto con il diritto. E
evidente che il diritto alla protezione € assicurato solo dallo Stato, ma il
diritto in se stesso esiste indipendentemente dallo Stato. La violenza puo
infatti solo calpestare il diritto, ma non puo mai annullarlo. Pertanto lo
Stato non ¢ niente di pit che un’istituzione protettiva, divenuta necessaria a
causa degli attacchi di ogni sorta ai quali 'uomo ¢ esposto e dai quali non
puo difendersi da solo, bensi soltanto alleandosi con gli altri. Ecco dunque
1 fini dello Stato:

1) Innanzitutto, protezione verso I’esterno, che puo essere necessa-
ria sia contro forze naturali inanimate o animali selvatici,sia contro gli
uomini, e quindi contro altri popoli: quest’ultimo caso ¢ il piu frequente
e il pitl importante, poiché il peggior nemico dell’'uomo ¢ I'uomo: homo
homint lupus. Quando i popoli, in vista di questo scopo, stabiliscono a
parole, se non con 1 fatti, di voler assumere ’uno verso I’altro sempre e
solo un’attitudine difensiva e mai aggressiva, in tal caso essi riconoscono
il diritto delle genti. Quest’ultimo non ¢ altro, in fondo, se non il diritto
naturale, trasportato sull’unico terreno della sua efficacia pratica che gli
sia rimasto, e cio¢ quello dei rapporti tra popolo e popolo: su questo ter-
reno ¢ infatti soltanto il diritto naturale che deve agire, giacché qui il suo
figlio piu forte, il diritto positivo, non puo farsi valere, dal momento che
ha bisogno di un giudice e di un esecutore. Pertanto, il diritto delle genti
stabilisce un certo grado di moralita nelle relazioni tra i popoli, il mante-
nimento del quale ¢ una questione d’onore per I'umanita. Il tribunale dei
processi, istruiti in base ad esso, ¢ la pubblica opinione.

2) Protezione verso I'interno, ossia protezione 1’uno dall’altro, dei
membri di uno Stato, e quindi garanzia del diritto privato, attraverso il
mantenimento di uno stato di legalita nel quale le forze concentrate di tutti
proteggono ogni singolo: di qui si ha il fenomeno per il quale tutti sembre-
rebbero equi, ossia giusti, e quindi nessuno vorrebbe far torto all’altro.

) da: A. SCHOPENHAUER, Supplementi a Il mondo come volonta e rappresentazione, tradu-
zione a cura di A. Vigliani, Milano 1989, cap. 47.

89



Ma cosi come nelle cose umane I’eliminazione di un male apre
solitamente la strada ad un altro male, allo stesso modo la concessione di
quella doppia protezione ne rende necessaria una terza, e cioe:

3) Protezione dal protettore, vale a dire da colui o da coloro ai quali
la societa ha delegato ’amministrazione della protezione, dunque garan-
zia del diritto pubblico. Il modo migliore per ottenerla sembra essere la
separazione ¢ la divisione della trinita nella quale si articola il potere pro-
tettivo, ossia il potere legislativo, quello giudiziario e quello esecutivo, di
modo che ciascuno di essi venga esercitato da persone diverse e indipen-
dentemente dagli altri. Il grande pregio, anzi I’idea fondamentale della
monarchia, mi sembra risiedere nel fatto che, siccome gli uomini restano
sempre uomini, uno di loro deve essere posto cosi in alto e gli si deve dare
tanto potere, tanta ricchezza, sicurezza e assoluta invulnerabilita, che
non gli resta piu niente da desiderare, da sperare e da temere per sé: cosi
I’egoismo, che abita in lui come in tutti, viene annientato come per una
sorta di neutralizzazione, ed egli, quasi non fosse un uomo, ¢ ora in grado
di praticare la giustizia e di non avere piu in mente il proprio bene, bensi
solo quello pubblico. Questa ¢ 'origine del carattere quasi sovrumano,
che ovunque inerisce alla dignita regale e che stabilisce 'immensa diffe-
renza tra essa e quella puramente presidenziale. Tale dignita dev’essere
percio ereditaria, non elettiva, per un verso affinché nessuno possa vedere
nel re un proprio simile, per un altro affinché il re si preoccupi dei suoi
discendenti solo in quanto si preoccupa del bene dello Stato, che ¢ infatti
identico con quello della sua famiglia.

Se si attribuiscono allo Stato ancora altri fini, oltre a quello della
protezione, di cui si ¢ detto qui, tali fini possono facilmente mettere in
pericolo quello vero.

11 diritto di proprieta deriva, secondo la mia esposizione,esclusivamen
te dal lavoro applicato alle cose. Questa verita, gia spesso enunciata, trova
una significativa conferma nel suo essere stata difesa, perfino dal punto
di vista pratico, in una dichiarazione dell’ex presidente nordamericano
Quincy Adams, dichiarazione riportata nella “Quarterly Review” del 1840,
n. 130, oppure, in francese, nella “Bibliotheque universelle de Geneve”,
luglio 1840, n. 55. Voglio presentarla qui in traduzione: «Alcuni moralisti
hanno messo in dubbio il diritto degli europei di stabilirsi nei territori
abitati dalle popolazioni americane indigene. Ma hanno soppesato bene
la questione? Per quanto riguarda la maggior parte del paese, il diritto di
proprieta degli indiani stessi riposa su una base dubbia. Il diritto naturale
garantirebbe, ovviamente, loro i campi, da essi coltivati, le loro abitazioni,
del terreno sufficiente per il loro sostentamento e tutto cio che, in piu, il
lavoro personale avesse procurato a ciascuno di loro. Ma quale diritto ha
il cacciatore sui vasti boschi, che ha attraversato per caso, correndo dietro

90



alla preda?», eccetera. Allo stesso modo, quelli che ai nostri giorni si sono
visti costretti a combattere il comunismo con dei ragionamenti (come ad
esempio I’arcivescovo di Parigi in una lettera pastorale del giugno 1851),
hanno sempre messo in primo piano I'argomento che la proprieta € i
frutto del lavoro, ¢ per cosi dire solo lavoro incarnato. Tale circostanza
prova, ancora una volta, che il diritto di proprieta puo fondarsi soltanto
sul lavoro applicato alle cose, giacché ¢ solo a questo titolo che esso trova
un sincero riconoscimento e si fa valere moralmente.

Una prova di tutt’altro genere della stessa verita ci ¢ offerta dal fatto
morale secondo cui, mentre la legge punisce il bracconaggio altrettanto
severamente, e in certi paesi addirittura piu severamente, del furto di
denaro, 'onore borghese, invece, che nel secondo caso ¢ irrimediabil-
mente perduto, non € realmente contaminato da tale infrazione: anzi,
il bracconiere, se non si ¢ reso colpevole di altri delitti, porta certo su di
sé una macchia, ma non verra considerato disonesto ed evitato da tutti,
come il ladro. I principi dell’onore borghese, infatti, riposano sul diritto
morale e non su quello puramente positivo: ma, poiché la cacciagione
non ¢ suscettibile di lavoro e quindi nemmeno di proprieta moralmente
valida, il diritto su di essa ¢, in tutto e per tutto, positivo e non gli viene
riconosciuto un valore morale.

Secondo me, alla base del diritto penale dovrebbe esserci il princi-
pio di non punire propriamente I’'uomo, bensi soltanto ’azione, affinché
essa non venga commessa: il criminale ¢ soltanto la materia, nella quale
l’azione viene punita, affinché la legge, in virtu della quale subentra la
punizione, conservi la sua forza preventiva. Questo ¢ il significato del-
P’espressione: «E caduto sotto la legge». Secondo I’esposizione di Kant,
che tende a uno zus talionis, non ¢ ’azione, bensi ’'uomo che viene punito.
Anche il sistema penitenziario non mira tanto a punire I’azione, quanto
piuttosto I'uomo, al fine di correggerlo; in tal modo mette in secondo piano
P’autentico scopo della pena, che ¢ quello di distogliere da una determi-
nata azione, per perseguire quello assia problematico della correzione. E
gia sempre difficile voler ottenere con un unico mezzo due scopi diversi:
figuriamoci poi, se essi sono per un qualche aspetto opposti. Leducazione
¢ un’opera di bene, la punizione dev’essere un male: il sistema peniten-
ziario dovrebbe soddisfare contemporaneamente le due esigenze. Inoltre,
per quanto grande possa essere la parte che rozzezza e ignoranza, assom-
mate alle condizioni esterne, hanno in molti delitti, non le si puo tuttavia
considerare la causa principale di essi, dal momento che un’infinita di
persone vivono nella stessa rozzezza e in circostanze del tutto simili, senza
commettere alcun delitto. Cimportante ¢ dunque sempre il carattere per-
sonale, morale: ma esso ¢ assolutamente immutabile, come ho esposto
nello scritto sulla liberta del volere. Per questo non ¢ mai possibile un

91



vero miglioramento morale: si possono creare solo dei deterrenti da certe
azioni. Non c’¢ dubbio che nel contempo sia possibile rettificare la cono-
scenza e risvegliare la voglia di lavorare: ma resta ancora da vedere quali
risultati se ne potranno ricavare. Inoltre, dal fine della pena, cosi come
I’ho esposto nel testo, risulta chiaro che, dove ¢ possibile, le sofferenza da
essa provocate devono essere piu forti in apparenza che non in realta: ma
la reclusione in isolamento produce ’effetto contrario. Il grande tormento
che tale forma di reclusione infligge non ha testimoni e colui che non ne
ha ancora fatta esperienza non puo in nessun caso immaginarselo: essa
quindi non agisce come deterrente. Tale pena minaccia 'individuo, che ¢
indotto al delitto per indigenza e per bisogno, con I’antitesi della miseria
umana, con la noia; ma, come osserva giustamente Goethe:

Wird uns eine rechte Qual zu Thetl,
Dann wiinschen wir uns Langeweil.
[Quando ci tocca un grande tormento,
allora desideriamo la noia].

La prospettiva della noia agira quindi altrettanto poco da deterrente,
quanto la vista delle carceri monumentali che le persone oneste costrui-
scono per i malfattori. Chi volesse poi considerare 1 penitenziari come
istituti di educazione, dovrebbe allora rammaricarsi che ci si possa entrare
solo grazie a quei delitti che essi avrebbero dovuto invece prevenire.

Beccaria ha insegnato che la pena deve essere direttamente propor-
zionale al delitto: e questo non perché essa ne sia I’espiazione, ma perché
il pegno deve essere commisurato al valore di cio di cui esso ¢ garan-
zia. Ognuno ha quindi il diritto di esigere in pegno la vita altrui, come
garanzia per la sicurezza della propria: ma non puo fare altrettanto per
garantire la sicurezza della sua proprieta, per la quale ¢ pegno sufficiente
la liberta altrui, eccetera. Per garantire la vita dei cittadini, la pena di
morte ¢ dunque assolutamente necessaria. A coloro che vorrebbero abo-
lirla, bisogna ribattere: «Incominciate ad abolire ’omicidio dal mondo,
poi potrete abolire anche la pena di morte». Anche il tentato omicidio
dovrebbe essere punito esattamente come ’omicidio, dal momento che
la legge vuole punire ’atto, non vendicarsi del risultato. In generale ¢
il danno da prevenire, e non 'indegnita morale dell’azione proibita, che
da Pesatta misura della pena da comminare. Perché la legge puo, a buon
diritto, punire con la reclusione chi lascia cadere un vaso di fiori dalla
finestra e con i lavori forzati chi fuma nei boschi durante I’estate, ma puo
consentire che si fumi durante I'inverno. E invece troppo condannare a
morte per I'uccisione di un uro, dal momento che la conservazione della
specie degli uro non puo essere barattata con la vita umana. Oltre alla

92



consistenza del danno da prevenire, si prende in considerazione, nel
determinare la misura della pena, anche la forza dei motivi che spingono
a commettere ’azione proibita. Se il vero motivo della pena fosse I’espia-
zione, la compensazione, lo ius talionis, occorrerebbe un’unita di misura
completamente diversa. Ma il codice penale non dev’essere nient’altro
se non un elenco di motivi contrari a possibili azioni delittuose: percio
ciascuno di essi dev’essere decisamente superiore ai motivi che portano a
quelle azioni, e questo tanto pil, quanto piu grande ¢ il danno che risul-
terebbe dall’azione da prevenire, quanto piu forte ¢ la tentazione che ci
spinge ad esso e quanto piu difficile ¢ la dimostrazione della colpa; e tutto
ci0 sempre sulla base del giusto presupposto secondo il quale la volonta
non € libera, ma dev’essere determinata da motivi: se le cose stessero
diversamente, non si potrebbe assolutamente agire su di essa. Questo per
quel che riguarda la teoria del diritto.

93






