Carlo Lottiert

GLI INDIVIDUI DI FRONTE AL DIRITTO E ALLO STATO:
LE RAGIONI DEL LIBERTARISMO
E DI MURRAY N. ROTHBARD *

“[T]ra i tanti ragionamenti che si sono
fatti, mentre tutti gli altri sono stati confutati
questo solo resta saldo: che bisogna guardarsi dal
commettere ingiustizia piu che dal riceverla, che
I’'uomo deve preoccuparsi non di apparire ma di
essere buono, e in privato e in pubblico. E se
qualcuno commette qualche ingiustizia, lo si deve
punire, e questo ¢ il bene che viene secondo, dopo
Pesser giusto, ossia il diventare giusto e scontare
la pena subendo il castigo” (Platone, Gorgia, 527
B-C).

“Il diritto a godere la propria liberta ¢ ina-
lienabile (...) Ogni uomo ha diritto al proprio
corpo e ai prodotti del proprio lavoro — alla pro-
tezione della legge (...) [Noi sosteniamo] che tutte
quelle leggi attualmente in vigore, che ammettono
la schiavitl, sono completamente nulle e ineffi-
caci dinanzi a Dio (...) e pertanto devono essere
immediatamente abrogate” (William Lloyd Garri-
son, “Declaration of Sentiments of the American
Anti-Slavery Convention”, citato in W. Pease — J.
Pease [ed. ], The Antislavery Argument, p.68).

1. Introdugione

Gli scritti di Enrico Diciotti sulla teoria di Murray N. Rothbard
rappresentano la piu recente testimonianza del crescente interesse

* Questo scritto non sarebbe certo lo stesso senza le numerose sollecitazioni
contenute negli scritti di Enrico Diciotti, a cui con queste pagine mi sono sforzato
di replicare e che sinceramente ringrazio. Ma ugualmente mi sento in dovere di
esprimere la mia gratitudine nei riguardi di Giovanni Bernardini, Giandomenico
Comporti, Antonio Masala, Vito Velluzzi e Paolo Zanotto, che con la loro attiva
partecipazione al seminario del febbraio 2001 hanno stimolato ’approfondimento
della riflessione su questi temi. Mi sia poi consentito di ricordare ugualmente

103



che stanno suscitando anche in Italia — e in ambienti culturali molto
diversi — le tesi degli autori libertari, schierati a difesa di una societa
di mercato e di un ordine giuridico che minimizzi quanto piu ¢ pos-
sibile I’aggressione ai diritti di proprieta.! Se in una prima fase sono
stati soprattutto i ricercatori legati alla tradizione liberale classica
a prestare attenzione al libertarismo? da qualche tempo anche stu-
diosi apertamente avversi al liberalismo e al mercato hanno iniziato
ad occuparsi di tale scuola di pensiero’.

Uno dei pregi dei saggi di Diciotti puo essere riconosciuto pro-
prio nel fatto che si tratta della riflessione di uno studioso tutt’altro
che in sintonia con le tesi rothbardiane e quindi particolarmente
attento a sviluppare critiche e obiezioni. E pero ugualmente vero che
la distanza che separa Diciotti dalle tesi liberali classiche sembra
indurlo a non soffermarsi in maniera adeguata su quella che ¢ la
principale novita della teorizzazione rothbardiana, la quale va ricono-
sciuta nella proposta di una societa senza Stato (basata su una rete giu-
ridica e istituzionale non riconducibile alle logiche della sovranita).
Discutere di Rothbard, insomma, dovrebbe indurre in primo luogo ad
esaminare criticamente I’ipotesi di un ordine giuridico-politico poli-
centrico* e per questo motivo contraddistinto — a piu di quattro secoli
di distanza da Jean Bodin — dall’abbandono di ogni forma di statualita.
Rothbard si caratterizza, rispetto alla tradizione liberale, soprattutto
in virtu della ferma convinzione che si debba superare il mito indifen-
dibile della supremazia di un piccolo gruppo di eletti, i membri della
classe politica, e si debba riconoscere il diritto naturale di ogni indivi-
duo all’autodifesa e all’autorganizzazione. E sulla base di queste pre-
messe che Rothbard prospetta un ordine giuridico-politico pluralista

Emanuele Castrucci, Raimondo Cubeddu, Nicola Iannello e Alberto Mingardi,
per i molti preziosi consigli ricevuti e per la sollecita cortesia con cui mi hanno
aiutato in questo lavoro di ricerca.

1 Oltre al testo incluso nel presente volume, ci si riferisce anche a: Diciotti,
“Il capitalismo libertario (e illiberale) di Murray N. Rothbard”.

2 Particolarmente significativo, in tal senso, € il lavoro condotto da Rai-
mondo Cubeddu. Si vedano soprattutto i seguenti scritti: “Introduzione” a Leoni,
La liberta e la legge, pp.IX-XXXV; Atlante del liberalismo; Politica e certezza.

3 Tra quanti in Italia, pur da posizioni molto distanti, si sono occupati del
libertarismo ¢ doveroso citare soprattutto Mauro Barberis, non solo per i suoi
saggi su Bruno Leoni ma anche per talune parti del volume sull’idea di liberta.
Cfr. Barberis, Liberta, in particolare alle pp.124-9.

* Per altri autori che, dopo Rothbard, abbiano sviluppato studi in questa
direzione si veda: Benson, The Enterprise of Law. Justice Without the State; Hoppe,
The Ethics and Economics of Private Property; Barnett, The Structure of Liberty. Justice
and the Rule of Law; Hoppe, The Private Production of Defense.

104



in cui 1 servizi di protezione, assicurazione e giustizia oggi offerti in
forma monopolistica dallo Stato siano prodotti da agenzie che godano
del favore dei consumatori e vengano volontariamente scelte proprio
per questa ragione.

Non avendo focalizzato sufficientemente la propria attenzione
su questo elemento, Diciotti rilegge alcuni testi di Rothbard eviden-
ziando soprattutto I’aperta difesa del liberalismo proprietarista. Ma in
tal modo egli si allontana da quanto vi ¢ di piu specifico in The Ethics
of Liberty e nelle altre opere rothbardiane, poiché la difesa dell’ordine
sociale basato sulla proprieta privata ¢ comune a tutta la tradizione
liberale lockiana, come lo stesso Diciotti — d’altra parte — giusta-
mente evidenzia.’ La maggior parte delle critiche mosse a Rothbard,
allora, potrebbero essere rivolte anche ad altri importanti liberali del
Novecento: da Mises a Hayek, da Kirzner a Nozick, da Rasmussen a
Machan (tutti studiosi che pero non condividono il radicalismo roth-
bardiano e non giungono a contestare la sovranita statale).

11 saggio di Diciotti su Rothbard e contro Rothbard ¢ quindi essen-
zialmente un saggio sul liberalismo classico e contro il liberalismo classico.

Questa focalizzazione presenta certo anche aspetti positivi per
chi ¢ ora chiamato a replicare a tali argomenti. Una risposta integral-
mente rothbardiana, in effetti, sarebbe potuta venire solo da Rothbard
medesimo, mentre nelle pagine che seguono ci si sforzera soprattutto
di sostenere le ragioni di quell’antica tradizione di pensiero entro
cui si colloca il libertarismo proprietarista e giusnaturalista®: sempre
tenendo presente che qui non si tratta tanto di difendere per partito
preso uno studioso, ma semmai di evidenziare cio che in Rothbard e
nel libertarismo vi puo essere — e secondo chi scrive, indubbiamente
c’¢ —di giusto e di vero. Far precedere ad ogni ulteriore considerazione
il motto amicus Rothbard, magis amica veritas non vuol dire affatto,
comunque, fuggire di fronte agli oneri che comporta ogni argomenta-
zione difensiva, dato che sono del tutto persuaso che nel pensiero roth-
bardiano sia riconoscibile il nucleo piu coerente e maturo del pensiero
libertario contemporaneo. Il contributo di ogni altro protagonista del
libertarismo odierno appare, fino ad oggi, di importanza certamente
minore.

Se si vuole quindi tenere ferma una qualche distinzione tra Roth-
bard e il libertarismo ¢ solo perché non si puo in alcun modo confinare

> Cfr. Diciotti, “Il capitalismo libertario (e illiberale) di Murray N. Roth-
bard”, p. 238 (nota 86).

% Questa replica, per giunta, offre ’occasione di tentare di approfondire —
grazie a talune sollecitazioni dei saggi di Diciotti — qualche problema essenziale
del pensiero libertario e della stessa tradizione liberale.

105



il libertarismo entro gli angusti binari di una filologia dei testi roth-
bardiani; tanto piu che nei quarant’anni della sua storia intellettuale
questo originale allievo di Mises ha ripetutamente innovato il proprio
pensiero. E pur vero che Rothbard per tutta la vita ha mostrato una
straordinaria fedelta ad alcune tesi di fondo’, ma questo non esclude
che su una serie di questioni egli abbia mutato giudizio e atteggia-
mento.}

Una cosa ¢ comunque fuori discussione: Rothbard avrebbe dato
una risposta migliore di quella che potra essere trovata nelle pagine
che seguono, le quali si sforzano di sviluppare temi etico-politici, ma
prima ancora filosofici, genuinamente libertari e in questo senso lon-
tani da ogni pretesa escatologica, partendo dall’idea che il liberta-
rismo non si propone di eliminare il male del mondo, né di salvare
I’'umanita. Esso non punta neppure ad operare un’equa ripartizione (e
poi, secondo quali criteri?) dei cosiddetti primary goods, tanto impor-
tanti all’interno della teoria rawlsiana e del pensiero liberal. I libertari
sono consapevoli che le sofferenze peggiori non possano trovare solu-
zioni giuridiche e amministrative’, e che tutto quanto ci si puo aspet-
tare da una buona politica ¢ la minimizzazione della violenza, qui da
intendersi come aggressione ai diritti naturali.'

Lindividualismo libertario nasce proprio dalla tematizzazione
(Ie cui piu lontane radici sono certamente teologiche) della dignita
assoluta di questi esseri liberi e imperfetti, razionali ¢ mortali, che
sono gli uomini. Ma ¢ proprio una simile consapevolezza della gran-
dezza e della miseria della condizione umana che manca in talune
altre tradizioni di pensiero. E le conseguenze di tutto questo, come
cercheremo di evidenziare, sono piuttosto significative.

Lindice del presente scritto cerca proprio di mettere in evidenza
tutto cio.

Prima di esaminare le critiche che Diciotti indirizza a Rothbard,
nel prossimo capitolo viene infatti esaminato il nesso che unisce liber-
tarismo giusnaturalista e realismo filosofico. E proprio muovendo da
tale sottolineatura che viene difesa un’idea forte del diritto, avversa
ad ogni forma di relativismo e fenomenismo. Questo genere di consi-

7 Cfr. Raimondo, An Enemy of the State: The Life of Murray N. Rothbard.

8 Una significativa riprova di questo, tra le tante, viene dal “Postscript” che
Rothbard aggiunse al saggio del 1971 su “Freedom, Inequality, Primitivism, and
the Division of Labor”, circa due decenni dopo la prima stesura. Cfr. Rothbard,
Egalitarianism as a Revolt Against Nature and Other Essays, pp.287-303.

° Si pensi, ad esempio, al dolore conseguente alla morte di una persona che
si ama.

10Tn altri termini, come inizio della violenza.

106



derazioni serve a segnalare la radicale distanza che divide il preteso
“diritto naturale” di Hobbes (con la sua idea di una liberta come
licenza) e quel diritto naturale libertario che connette invece la liberta
e la proprieta, individuando in quest’ultima un istituto fondamentale
al pieno riconoscimento della dignita degli altri soggetti giuridici e
all’accettazione dei limiti che essi impongono ad una volonta poten-
zialmente illimitata e arbitraria.

Nel terzo capitolo vengono quindi presi in considerazione 1 molti
e differenti argomenti esaminati da Diciotti nei suoi saggi: il tema
dell’eredita, la questione delle punizioni dei criminali, 1 diritti dei
minori, la proprieta (di sé, del proprio lavoro, del mondo esterno),
le situazioni-limite, il diritto a discriminare nell’ambito delle scelte
private. Anche queste pagine, ad ogni modo, vanno accostate tenendo
sempre presente il quadro filosofico piu generale entro cui il liberta-
rismo si colloca e all’interno del quale ¢ possibile cogliere le ragioni
ultime di un testo come The Ethics of Liberty. Questo € vero in rap-
porto al particolare ethos dei testi rothbardiani, ma anche a proposito
di quell’esigenza — che gli autori libertari avvertono in modo molto
netto — di riannodare i legami con pratiche giuridiche, istituzioni sto-
riche e tradizioni filosofiche che nel corso dell’eta moderna e contem-
poranea sono state accantonate con troppa leggerezza. Proprio sulla
scorta della lezione di Rothbard appare chiaro come una rilettura
della societa e della cultura che, in Occidente, hanno preceduto I’av-
vento della modernita statuale possa offrire importanti suggerimenti
a quanti sono interessati a edificare forme piu liberali di convivenza
(si pensi, in particolare, alla valorizzazione libertaria del diritto giu-
risprudenziale e ancor pill — come si vedra — alla stessa riscoperta di
forme di proprieta che erano centrali nell’universo medievale e che, in
seguito, sono state spesso accantonate o marginalizzate).

2. Diritti naturali, ragione e common sense
2.1 1l diritto tra doxa e alethéia

I compiti che Diciotti si assegna sono essenzialmente due e vengono
bene riassunti all’inizio con queste parole: “contestare la sua [di Roth-

bard] pretesa che la societa capitalista libertaria sia una societa giusta e
mettere in evidenza alcuni difetti o errori della sua argomentazione”.!!

1 Diciotti, “Il capitalismo libertario (e illiberale) di Murray N. Rothbard”,
p. 201.

107



Egli vuole quindi mostrare che il libertarismo non offre una prospettiva
desiderabile e moralmente difendibile, e che per giunta esso ¢ viziato da
gravi limiti logici e argomentativi.

Se dal punto di vista ideologico, allora, egli condivide la tesi di
uno studioso neo-marxista come Gerald A. Cohen secondo il quale
“il capitalismo ‘libertario’ sacrifica la liberta al capitalismo”!?, su un
piano filosofico piu generale le critiche di Diciotti palesano il netto
divario che separa il realismo aristotelico-tomista di Rothbard da
quel pensiero filosofico-giuridico di stile analitico che rappresenta una
parte tanto importante della cultura novecentesca. Oltre a contrasti di
natura piu politico-morale (che saranno esaminati nella terza sezione
del testo, su “Proprieta, autoproprieta e uguaglianza”), vi sono quindi
ragioni di dissenso che possono essere comprese solo se si svela lungo
quali percorsi tanta parte della riflessione contemporanea ha finito per
rigettare il realismo filosofico e, in ambito giuridico, il diritto naturale.
Questa seconda sezione si concentra proprio su tali temi, che impon-
gono un’analisi preliminare.

D’altra parte, I’argomento pil frequentemente utilizzato da
Diciotti per evidenziare i limiti del pensiero rothbardiano ¢ quello
secondo cui il libertarismo sarebbe una visione del tutto in contrasto
con il senso comune.”> La questione ¢ tanto piul interessante se si pensa
che alcuni secoli fa questo genere di accuse furono rivolte a John
Locke (per il quale I’autorita della classe politica era legittima solo
se godeva del consenso dei cittadini) dal ben piu conservatore David
Hume, persuaso che il buonsenso dei britannici e di ogni altra popola-
zione non fosse tanto esigente di fronte a sovrani e governanti. A giu-
dizio del pensatore scozzese, “quando affermiamo che ogni governo
legittimo nasce dal consenso del popolo, gli tributiamo un onore assai
piu grande di quello che esso meriti ovvero si aspetti e desideri da

12 Cohen, Self-ownership, Freedom, and Equality, p.37.

13 Non di rado, poi, il giudizio di Diciotti ¢ ancora piu netto: nell’articolo
gia precedentemente citato, in particolare, a proposito della teoria rothbardiana
Diciotti parla di “un ardito, meglio direi temerario, estremismo” e quindi di
un’argomentazione “rozza”, “approssimativa” o “oscura”, collocando lo studioso
newyorkese “nella schiera (dei) grandi semplificatori”. Il giudizio finale ¢ senza
appello: “I’assurdita delle conclusioni cui [Rothbard] perviene, e anche le incoe-
renze in cui incorre per evitare altre assurdita, finiscono (...) col mettere in luce
come quel tentativo sia intrinsecamente sbagliato ¢ che strade diverse devono
essere percorse”; Diciotti, “Il capitalismo libertario (e illiberale) di Murray N.
Rothbard”, pp.200-1. Pit avanti, in merito alla tesi di Rothbard che la scomparsa
dello Stato farebbe venire meno l'istituzionalizzazione dell’aggressione, egli defi-
nisce tutto cio “mero vaniloquio”; cfr. Diciotti, “Il capitalismo libertario (e illibe-
rale) di Murray N. Rothbard”, p.226.

108



noi”."* Per Hume i governi esistono e, anche se illegittimi, sono in con-
dizione — con il passare del tempo — di ottenere rispetto o quanto meno
obbedienza.

Il radicalismo lockiano (e oggi rothbardiano) non andrebbe rav-
visato soltanto nella pretesa che una comunita politica legittima si
basi sul favore dei singoli cittadini'’, ma anche e forse soprattutto
nella rivendicazione della possibilita di argomentare e discutere su
questioni etico-politiche facendo riferimento non tanto ad intuizioni
soggettive o ai punti di vista piu diffusi, ma anche a diritti naturali (e
percio assolutt). Cio che oggi, agli occhi di molti, appare davvero scan-
daloso ¢ I’idea che vi possano essere verita non subordinate ad alcun
sondaggio demoscopico ¢ ad alcuna mutevole evoluzione della cosid-
detta opinione pubblica.

Richiamare Hume, in questo quadro, significa evocare un pen-
satore che ha influenzato in profondita tutto il pensiero moderno-
contemporaneo (da Kant a Popper), soprattutto a partire dalla sua
tesi secondo cui non ¢ giustificabile I'inferenza di affermazioni uni-
versali a partire da asserzioni particolari ed esperienze singole. Quella
humiana ¢ d’altro canto una prospettiva scettica, ma meglio sarebbe
direbbe fenomenica e relativista, destinata a scivolare in una forma par-
ticolare di storicismo.'® Nel suo empirismo radicale, Hume nego con
forza la possibilita di individuare conoscenze universali e principi
razionalmente conoscibili. Agli occhi del pensatore scozzese, la realta
esisteva solo nel suo farsi storico-fenomenico, senza che cio permettesse
di riconoscere I’esistenza di una verita posta al di sopra delle singole
opinioni.

Sul piano morale, d’altro canto, il suo eudemonismo lo condusse
verso una prospettiva utilitaristica ante litteram, che in parte anticipo
Jeremy Bentham e il consequenzialismo di quest’ultimo. Nel quadro
dell’etica humiana, in effetti, la virti non ha altro scopo che “rendere
1 suoi seguaci e tutti gli uomini, in ciascun istante della loro esistenza,

4 Hume, “Sul contratto originale”, p.248.

15 Questi tratti del liberalismo lockiano, tra ’altro, hanno fatto dire ad uno
studioso dell’autore dei Two Treatises on Civil Government che quella di Locke ¢
una filosofia politica collocata sul confine con ’anarchia (cfr. Simmons, On the Edge
of Anarchy. Locke, Consent, and the Limits of Society). Su Locke, ad ogni modo, il
dibattito storiografico resta ancora molto aperto e la sua tesi certamente piu dif-
ficilmente accettabile entro un quadro libertario ¢ quella del tacit consent. In tal
senso, la prospettiva neo-lockiana puo essere vista come lo sforzo di rendere coe-
rente rispetto alle proprie premessa una concezione individualista e proprietarista
quale fu quella del filosofo inglese.

16 E significativo, in questo senso, come egli finisca per consacrare alla reda-
zione di The Hystory of England una parte rilevante della propria esistenza.

109



per quanto ¢ possibile felici e contenti; né sacrifica di buon grado mai
qualche piacere se non con la speranza di un ampio compenso in qual-
che altro periodo della vita. La sola fatica che richiede ¢ quella d’un
giusto calcolo e d’una costante preferenza da accordarsi alla felicita
piu grande”.V’

Dopo Hume, il relativismo etico di numerosi illuministi e di
quanti in vario modo si richiameranno a loro non poggera su elabo-
razioni concettuali molto piu sofisticate. Pitt di un protagonista della
cultura settecentesca si limitera a constatare che cio che ¢ giusto in
Inghilterra appare spesso iniquo in Turchia. La presenza di tante
discordanti verita induce (o quanto meno dovrebbe indurre) a pensare
che una verita non esista'®; ma se non vi € verita, non vi € neppure
diritto e giustizia — concetti che rimandano necessariamente a criteri
ultimi di legittimita, per cio stesso ritenuti “veri”."

Quella prospettiva ha influenzato a lungo la filosofia contempo-
ranea, soprattutto nelle sue correnti analitiche, e continua tuttora ad
ostacolare una riflessione adeguata sul giusnaturalismo e, in partico-
lare, sulla questione dei diritti naturali. In alcune note pagine di Nor-
berto Bobbio si puo d’altra parte leggere che “la nozione di natura ¢

7 Hume, “Ricerca sui principi della morale”, p.353.

¥ Questo relativismo si ¢ autoproclamato lberale nel momento in cui ha
affermato che I’'unico modo per avere un ordine tollerante, capace di accogliere
differenti fedi e filosofie, consisterebbe nel negare legittimita ad ogni fede e
filosofia, le quali sarebbero intolleranti gia nella loro pretesa di essere vere. In
Philosophical Explanations, lo stesso Robert Nozick ha assunto esattamente tale
prospettiva quando ha sostenuto che la filosofia puo essere “praticata come atti-
vita coercitiva”, tanto che la stessa “terminologia dell’arte filosofica ¢ coercitiva”.
La sua conclusione ¢ che “un argomento riuscito, un argomento forte, costringe
qualcuno a credere” (Nozick, Spiegazioni filosofiche, p.18). Per Nozick, insomma,
P’argomentazione filosofica “non ¢ un bel modo di trattare il prossimo” (Nozick,
Spiegazioni filosofiche, p.28) e il rispetto dovuto all’interlocutore impone 1’abban-
dono di concezioni filosofiche troppo ambiziose.

Non cosi la pensava John Locke, fedele all’idea cristiana secondo cui “la
verita vi fara liberi” e persuaso che il dovere di rispettare gli altri non implichi
affatto la rinuncia ad argomentare a difesa delle proprie convinzioni: “nella tolle-
ranza io vedo il piu importante distintivo della vera chiesa” (Locke, Lettera sulla
tolleranza, p.3.).

1 Per Hume non ¢ neppure facile supporre I’esistenza di qualcosa che in
quanto tale sia autenticamente “bello” e artistico. A questo riguardo egli afferma
che “la bellezza non ¢ una qualita delle cose stesse: essa esiste solo nella mente che
le contempla, ed ogni mente percepisce una diversa bellezza” (Hume, La regola del
gusto, p.31). Cunica maniera per distinguere la grandezza di Milton dalla miseria
dell’ultimo poetucolo, allora, consisterebbe nel riconoscere il consenso che certe
opinioni finiscono per ottenere all’interno degli ambienti colti.

110



cosi equivoca, che sono stati considerati come naturali diritti diame-
tralmente opposti”: e se un giusnaturalista come Kant — ad esempio
— riteneva che I'indipendenza personale fosse il diritto naturale fon-
damentale, Aristotele “considerava perfettamente naturale anche la
schiavitl, perché la natura aveva fatto si che vi fossero uomini natu-
ralmente padroni e uomini naturalmente schiavi”.?* Non ¢ pero chiaro
come si possa considerare un solido argomento contro I’esistenza del
diritto naturale il fatto che, nello sforzo di definire cio che ¢ giusto,
siano state formulate tesi anche molto diverse. Mi pare difficile che
si possa replicare in maniera convincente a Rothbard quando questi
rileva che “I’esistenza della ragione umana non significa che sia impos-
sibile sbagliare™”!, e che quindi persone diverse non possano avere opi-
nioni discordanti. E d’altra parte alquanto bizzarro che quanti hanno
accusato 1 giusnaturalisti di voler derivare il dover essere dall’essere si
comportino esattamente in tal modo nel momento in cui ritengono di
ricavare la negazione del diritto naturale dalla semplice esistenza di
tesi o istituzioni divergenti.

Una prospettiva radicalmente relativista quale ¢ quella humiana,
la cui influenza ¢ del tutto evidente in gran parte del neopositivismo
novecentesco (come pure nell’epistemologia di matrice popperiana), si
basa pero su un ragionamento il cui carattere ¢ circolare e, per questo
motivo, intimamente contraddittorio. In particolare non ¢ facile com-
prendere quale coerenza possa esservi nell’affermare che non vi ¢
alcuna proposizione vera a parte quella secondo la quale la verita non
esiste. Ma rilevare tale paradosso non puo bastare per modificare gli
orientamenti prevalenti nell’eta moderna, che pure quando si allon-
tanano dall’esplicito scetticismo del pensatore scozzese non smettono
di considerare remota ogni possibilita di ricostruire il realismo filoso-
fico*’, negando quel nesso tra pensiero e realta — tra la logica razionale
e l'esperienza umana (anche morale) — che era al cuore stesso della
speculazione aristotelico-tomista.

2 Bobbio, Giusnaturalismo e positivismo giuridico, p.169. A questo proposito ¢
forse il caso di ricordare — come scrisse Adolf Reinach nella sua difesa di una dot-
trina a priori del diritto — che “la mancanza di un ‘consensus omnium’ non rap-
presenta un ostacolo, cosi come non costituisce una difficolta per gli assiomi della
matematica il fatto che solo una piccola parte dell’'umanita li possa conoscere e
intuire” (Reinach, I fondamenti a priori del diritto civile, p.210).

2 Rothbard, The Ethics of Liberty, p.10 (trad. it.: p.24).

22 E questa la posizione di Diciotti stesso, convinto che “il cognitivista non
ha alcun modo per dimostrare che i propri giudizi morali sono quelli ‘oggettiva-
mente’ validi, per cui nella discussione morale si trovera sprovvisto di solide basi
‘oggettive’ allo stesso modo del non-cognitivista, la cui convinzione ¢ che tali basi
neppure vi siano” (Diciotti, supra, p.23).

111



A tale proposito ¢ il caso di ricordare come in un suo notissimo
scritto Walter Benjamin abbia sottolineato il nesso esistente tra teolo-
gia e marxismo, mettendo in evidenza come il materialismo dialettico
possa essere meglio compreso se si riesce a cogliere in esso il seco-
larizzarsi di una teodicea che si fa filosofia della storia.”* A tale fine
il pensatore tedesco evoca la leggenda settecentesca di un fantoccio
abbigliato “alla turca” e capace di vincere ogni partita di scacchi. In
realta, dentro quella specie di automa vi era celato un nano abilis-
simo ¢ questa immagine serve all’autore dell’Angelus Noovus appunto
per sostenere che se il materialismo dialettico € capace — a suo giudizio
— di vincere ogni mossa, ci0 puo avvenire perché esso ¢ animato, ad
insaputa dei piu, dal “nano” della teologia: da una filosofia della storia
di carattere messianico e salvifico.

Nel caso della filosofia analitica contemporanea le premesse teo-
logiche fondamentali, nemmeno tanto nascoste, possono essere rinve-
nute nel pensiero di Guglielmo da Ockham. Risalire oltre Wittgenstein
e perfino oltre Hume puo obbligarci a tematizzare quella che Roth-
bard medesimo (utilizzando un saggio di George P. Grant) definisce la
strana alleanza — che ebbe appunto nel francescano britannico il suo
primigenio esponente — tra fideisti e scettici.

Rothbard evidenzia come 'opposizione radicale — cara a taluni
agostiniani — tra fede e filosofia abbia prodotto un fedeismo che rischia
di rigettare la stessa razionalita; e sulla base di tutto questo egli evi-
denzia che la “tradizione tomista sostiene ’esatto contrario, difen-
dendo I'indipendenza della filosofia dalla teologia e proclamando Ia
capacita della ragione umana di comprendere e di scoprire le leggi,
fisiche ed etiche, dell’ordine naturale”.?* Per Rothbard, la stessa tesi
avanzata da Grozio nel De Fure Bellis ac Pacis, secondo il quale il diritto
naturale avrebbe un’esistenza indipendente da quella di Dio, non ha
in sé niente di rivoluzionario poiché, come ha rilevato Alessandro Pas-
serin d’Entreves (citato da Rothbard medesimo), essa “non fa altro
che riesporre la nozione scolastica di un fondamento razionale del-
etica”.®

E il tema dell’onnipotenza divina che, fin dall’eta medievale,
viene invece evocato da quanti intendono rigettare ogni fondazione
razionale del diritto. Il che significa che il fattore che piu di ogni altro
ha portato alla dissoluzione del realismo filosofico ¢ da riconoscere nel
successo di un volontarismo teso a sminuire il ruolo della razionalita

2 Benjamin, Angelus Novus. Saggi e frammenti, p.72.

2 Rothbard, The Ethics of Liberty, p.18 (trad. it.: p.4).

2 Passerin d’Entreves, La dottrina del diritto naturale. Saggio di interpretazione
storico-critica, p.66.

112



per lasciare spazio all’infinita liberta (ma meglio sarebbe chiamarla
licenza) dell’Assoluto. Se nella sua onnipotenza Dio ¢ perfino in con-
dizione di far si che cio che € avvenuto non sia mai stato, le nostre
esperienze finiscono per essere niente pill che un fascio di sensazioni
contingenti e opinioni soggettive. Questo vale anche sul piano morale,
dal momento che ¢ Dio stesso ad aver deciso cosa sia bene (e cosa sia
male) ed egli in ogni momento puo, se vuole, rovesciare quelle sue
stesse volonta.?

Al riguardo ¢ interessante come Wittgenstein riprenda da Moritz
Schlick T'opposizione tra due concezioni inconciliabili dell’essenza
del bene: secondo la prima il bene ¢ tale perché Dio lo vuole e per I’al-
tra, del tutto opposta, Dio vuole il bene perché ¢ il bene. Ma mentre
Schlick considera che la seconda tesi sia piu profonda, Wittgenstein
ha un’opinione del tutto diversa e afferma anzi che “la prima conce-
zione esprime chiaramente che I’essenza del Bene non ha nulla a che
fare con i fatti e quindi non puo essere spiegata da alcuna proposi-
zione. Se vi € una proposizione che esprime proprio cio che intendo, ¢:
Bene ¢ cio che Dio ordina”.?’

Per 1l filosofo austriaco la critica del razionalismo morale non
intende affatto negare I’esistenza di imperativi pragmatici, ma esprime
la volonta di attribuire all’etica un carattere che trascenda ogni lin-
guaggio e vada necessariamente ricondotto ad esperienze in qualche
modo non tematizzabili: piu vitali che razionali. Come ha scritto Jac-
ques Bouveresse, in Wittgenstein “quando la morale diventa discorso,
siamo gia in un certo senso fuori della morale. Parlare moralmente
¢ gia di per sé un paradosso”.?® Secondo I’autore del Tractatus logico-
philosophicus, allora, la “filosofia ¢ ossessionata su questo punto da
due miti solidali e simmetrici, il mito della fondazione e quello della
distruzione, che fanno parte ambedue della stessa caratteristica osses-
sione: quella della spiegazione razionale”.”’

¢ Proprio a tale proposito Heinrich Rommen ha sostenuto che, in Ockham,
il “positivismo in diritto e nell’etica corrisponde all’agnosticismo nella teoria della
conoscenza” (Rommen, Leterno ritorno del diritto naturale, p.48).

¥ Wittgenstein, “Appunti di conversazioni con Wittgenstein” (raccolti da
Friedrich Waissman), in Lezioni e conversazioni sull’estetica e la credenza religiosa,
p-22. Questa netta separazione tra ambito descrittivo (fattuale) e ’ambito etico
(valutativo) rappresenta uno degli apriori dell’intera analisi di Diciotti, per il
quale — proprio come in Wittgenstein — non ci puo essere alcuna autentica cono-
scenza in ambito morale.

2 Benvenuto, “Introduzione” a: Bouveresse, Wittgenstein. Scienza, etica, este-
tica, p.XIX.

¥ Bouveresse, Wittgenstein. Scienza, etica, estetica, pp.95-6.

113



Ad esiti analoghi conduce la tesi secondo cui ogni ente esiste
solo nella sua contingente individualita e, per questa ragione, non
vi ¢ alcun elemento comune che possa essere conosciuto dalla razio-
nalita umana; ed € in tal senso quanto mai significativo che Ockham
abbia cercato una via d’uscita dalle difficolta di tale concezione pro-
prio ricorrendo ai libri sacri e alla Parola divina in essi annunciata.
Nella scuola francescana, in effetti, ¢ costante il rinvio ai testi rivelati,
con I'intento di evitare ogni razionalita filosofica e ogni possibile con-
ciliazione tra la fede e la ragione, tra I’antichita greca e la modernita
cristiana.

A distanza di secoli e all’indomani di un lungo processo di allon-
tanamento della societa occidentale dalle sue radici cristiane, € chiaro
che la versione secolarizzata di tale prospettiva (una filosofia teoretica
che rischia di confinarsi nell’hortus conclusus di una mera analisi del
linguaggio) non puo certo poggiare sull’autorita dei testi biblici. Puo
essere interessante rilevare come una forma post-cristiana e ammoder-
nata di volontarismo sia riconoscibile in Jean-Jacques Rousseau e in
quella “mossa” della sua filosofia politica che lo porta ad evitare ogni
riferimento alla volonta divina (e alla Rivelazione) grazie a quel suo
autentico sostituto funzionale che € la volonté générale, di cui la stessa
opinione pubblica ¢ — per vari aspetti — una copia sbiadita.

Il trionfo quasi incontestabile della statualitd rousseauiana e
del metodo politico democratico, d’altra parte, non sarebbero facil-
mente comprensibili se nell’ambito della riflessione teoretica non fosse
venuta meno la tensione tra doxa e alethéia e se la perdita di ogni fidu-
cia nell’esistenza nella seconda non avesse finito per condannare gli
uomini a vivere in un universo di mere opinioni. Se le parole sono
nuda nomina e se verita e realta restano sempre al di 1a di ogni nostra
speculazione (in Karl Popper si arriva al paradosso di ritenere che
un’affermazione vera, e per questa ragione del tutto certa, non puo
essere scientifica dal momento che non ¢ in alcun modo falsificabile),
I'universo speculativo ¢ condannato a veder confrontarsi opinioni pill
o meno condivise e a mettere in competizione tesi sempre storicamente
e socialmente situate.’® Connipotenza delle assemblee deliberanti gia

30 11 trionfo di tale prospettiva ¢ evidente nel relativismo radicale della
sociologia della scienza contemporanea e in quegli studi che evidenziano come il
successo di questa o quella teoria (nella fisica, nella biologia, nella chimica) sia
favorito e accompagnato da tutta una serie di fattori in senso lato politico-sociali
e comunque non inerenti a quella specifica disciplina. La fondatezza di molte di
queste analisi € fuori discussione, ma certo questo non autorizza ad accettare le
conseguenze relativistiche che spesso ne vengono derivate. Cfr. Kuhn, La struttura
delle rivoluzioni scientifiche; Feyerabend, Contro il metodo; Bloor, La dimensione sociale
della conoscenza.

114



preannunciata dal pouvoir constituant dell’abate Sieyeés rappresenta, a
questo proposito, il perfetto punto d’incontro tra la crisi del realismo
filosofico, il processo di secolarizzazione dell’eta post-medievale e il
moderno trionfo delle logiche democratico-rappresentative.

E quindi sempre la frattura occamista a segnare la modalita
moderno-contemporanea con cui continuiamo per lo pit a guardare il
mondo e pensare noi stessi. E la spinta non ancora del tutto esauritasi
proveniente da quel paradigma rivoluzionario che continua a segnare
il pensiero filosofico: essa ha preparato il trionfo del diritto naturale
moderno (con Thomas Hobbes, in primo luogo) e in tal modo ha posto
le premesse per il completo abbandono del diritto naturale classico e
del quadro filosofico nel quale esso si inseriva. In questo senso, ¢ utile
guardare a Rothbard e alla sua teoria giuridico-politica come al tenta-
tivo di recuperare, entro un contesto molto mutato, alcuni tratti essen-
ziali della lezione dei classici.

Lidea secondo cui la realta in quanto tale ¢ esposta alla nostra
ricerca intellettuale rappresenta infatti il principale punto di contatto
tra il giusnaturalismo libertario e larga parte della filosofia greco-
socratica, prima, e scolastica, poi. Nel Teéeteto, il personaggio che da
il nome al dialogo afferma: “I’opinione vera, credo, non ¢ soggetta ad
errore, e tutti gli effetti che ne risultano sono belli e buoni”; ¢ dopo
queste parole Socrate aggiunge: “se dunque andiamo avanti nell’in-
dagine, forse, cio che cerchiamo ci apparira davanti ai piedi, ma se
stiamo fermi niente diverra chiaro”.?' In merito al rapporto tra cono-
scenza, etica e giustizia, nella parte conclusiva del Gorgia platonico
Socrate dichiara: “tra i tanti ragionamenti che si sono fatti, mentre
tutti gli altri sono stati confutati questo solo resta saldo: che bisogna
guardarsi dal commettere ingiustizia piu che dal riceverla, che I'uomo
deve preoccuparsi non di apparire ma di essere buono, ¢ in privato ¢
in pubblico. E se qualcuno commette qualche ingiustizia, lo si deve
punire, e questo ¢ il bene che viene secondo, dopo ’esser giusto, ossia
il diventare giusto e scontare la pena subendo il castigo”.?> Un’ispira-
zione del tutto analoga si trova in Aristotele quando afferma ad esem-
pio che “entrambe le cose, sia il subire ingiustizia sia il commetterne,
sono cattive; infatti nel primo caso si ha di meno, nel secondo di piu
del giusto mezzo”. Egli aggiunge comunque che “il commettere ingiu-
stizia ¢ cosa peggiore”, tanto che “s’accompagna al vizio ed ¢ biasime-
vole” .3

31 Platone, Teeteto, 200 e - 201 a (traduzione di Luca Antonelli).

32 Platone, Gorgia 527 b-c (traduzione di Giovanni Reale).

3 Aristotele, Etica Nicomachea, V (E), 11, 1138 a (traduzione di Armando
Plebe).

115



In Tommaso il rigetto del relativismo morale ¢ non solo espli-
cito, ma anche teologicamente fondato. Egli ¢ consapevole che
I’'imporsi di una simile prospettiva non soltanto dissolverebbe
I’universo morale e la possibilita degli uomini di comprendersi e
cooperare (anche a dispetto delle diversita culturali e religiose),
ma al tempo stesso finirebbe per far smarrire il senso pil auten-
tico del messaggio evangelico. Nel De Veritate, cosi, egli sottoli-
nea come il dire “che la giustizia dipende esclusivamente dalla
volonta ¢ dire che la volonta divina non procede secondo ’ordine
della sapienza, il che € blasfemo”.** Questo significa come pure
all’interno del pensiero tomista non vi sia il minimo dubbio che
“bisogna fare il bene ed evitare il male” e che “questa regola
fondamentale della legge naturale assume cosi il carattere di un
assioma”.*

Riconoscere la razionalita del mondo creato e¢ I’esistenza
della lex naturalis e dei principia comunissima quae sunt omnibus
nota non significa, pero, cadere negli errori e negli eccessi del
razionalismo sei-settecentesco. Tommaso ¢ consapevole che “piu
le deduzioni si allontanano dai principia comunissima, piu anche le
determinazioni possibili diventano molteplici”.?® Da qui proviene
la necessita di giuristi e quindi di studiosi che, con I'aiuto della
ragione umana (e nella consapevolezza dei suoi limiti), sappiano
esaminare i singoli casi alla luce dei principi universali.’” E pro-
prio la ricerca razionale condotta entro un quadro pluralista da
quanti sono maggiormente sapienti in tale ambito che permette lo
sviluppo della conoscenza e, quindi, I’avvicinamento alla verita:
sempre ricordando che, per Tommaso, “veritas est adaequatio rei et
intellectus”.®

Questa idea forte di verita e questa netta separazione tra
giusto ed ingiusto connettono la ricerca dei padri fondatori della
filosofia occidentale ai recenti sforzi rothbardiani di costruire un
quadro teorico che, mettendo tra parentesi una parte rilevante
della speculazione filosofica moderna e postmoderna, sia in con-
dizione di darci istituzioni piu liberali e una migliore tutela dei
nostri diritti.

3* Tommaso, Questiones disputatae De Veritate, quaestio 23, articulus VI (tra-
duzione di Roberto Coggi).

3 Rommen, Leterno ritorno del diritto naturale, p.40.

3 Rommen, Leterno ritorno del diritto naturale, p.42.

7 In Rothbard questa medesima esigenza spinge pure a valorizzare un
ordine giurisdizionale pluralista e concorrenziale, che veda competere e interagire
corti indipendenti e sistemi politico-giuridici differentemente concepiti.

3% Tommaso, Questiones disputatae De Veritate, quaestio 1, articulus II.

116



2.2 Natura umana e ragionalita

A Rothbard va dunque riconosciuto il coraggio di aver saputo col-
legare — con una risolutezza senza precedenti — il diritto naturale clas-
sico, la teoria soggettiva del valore elaborata dalla Scuola austriaca ¢ le
rivendicazioni filosofiche libertarie dinanzi alla sovranita statale. Da
questa nuova sintesi proviene la durezza della sua requisitoria contro
lo Stato e la conclusione che quest’ultimo ¢ del tutto illegittimo, dato che
non rappresenta altro che I'istituzionalizzazione del dominio di un
ceto ristretto, la ruling class, e la forma pitt mostruosa di sfruttamento.

Negli scritti rothbardiani emerge quindi un giusnaturalismo libe-
rale il quale ha elementi che lo distinguono tanto dagli esiti del diritto
naturale classico come dalla filosofia politica moderna. Di fronte ad
autori come Hobbes o Rousseau, in particolare, la teoria di Rothbard
si caratterizza in ragione del suo rigetto di ogni idea di contratto
sociale. Ma certamente essa ¢ ugualmente lontana anche da conce-
zioni che rifacendosi ad Aristotele sostengano che 'uomo puo raggiun-
gere la propria perfezione soltanto all’interno della polis: intesa quale
comunita istituzionale del tutto indispensabile all’'uomo affinché egli
si esprima e migliori. In una simile visione del diritto naturale, infatti,
c’¢ una prospettiva collettiva — del tutto assente in Rothbard — la quale
assegna un ruolo privilegiato alla cura degli interessi pubblici: “Latti-
vita politica ¢ dunque opportunamente indirizzata quando ¢ indiriz-
zata verso la perfezione umana o virtu”.*

Come spiega Leo Strauss, per i grandi autori greci e latini la “giu-
stizia e la coercizione non si escludono a vicenda: in realta, non € falso
del tutto vedere nella giustizia una sorta di coercizione benevola”. E
aggiunge: “Le occasioni che si presentano al giudice e all’'uomo di
Stato di agire con giustizia sono pil importanti e piu alte di quelle
che si presentano agli uomini comuni”.* Lesistenza individuale viene
in qualche modo nobilitata dall’appartenenza alla comunita politica e
dal contributo essenziale di quest’ultima alla crescita morale dei sin-
goli.

La forza innovatrice del giusnaturalismo di Rothbard consiste
quindi nel rigettare ogni convenzionalismo della filosofia moderna e
ogni tentativo di sottovalutare la distinzione tra il giusto e 'ingiusto,
senza per questo recuperare — come fa invece Leo Strauss — concezioni

¥ Per un’espressione tra le piu significative della tradizione politica indivi-
dualista del diciannovesimo secolo si veda: Spooner, I vizi non sono crimini.

40 Strauss, Diritto naturale e storia, p.145.

4 Strauss, Diritto naturale e storia, p.144.

117



anti-individualiste che annullino I'uomo entro una piu generale teoria
della partecipazione alla vita pubblica. Per I’autore di The Ethics of
Liberty non ¢ accettabile che ’organizzazione incaricata di difenderci
dalla violenza si arroghi la pretesa di imporre questa o quella idea di
otrti, di vita buona o di armonia universale, ma il rifiuto di questo giu-
snaturalismo non comporta affatto la negazione di ogni confine tra il
bene e il male proprio perché pone al centro i diritti inviolabili dei
singoli.

Dinanzi alla sfida di Rothbard, Diciotti difende I’ordine statuale
e il ruolo della sovranita riaffermando talune fondamentali premesse
analitiche, le quali muovono da una radicale separazione tra etica e
mondo esterno: “i giudizi etici dipendono esclusivamente da nostre
convinzioni, o intuizioni, non provviste di fondamento in qualcosa che
sia esterno a noi stessi”. Nel giudicare inaccettabili le tesi politiche del
libertarismo, cosi, egli unisce il rigetto del giusnaturalismo e la difesa
del common sense (il relativismo delle opinioni ritenute piu diffuse):
“anche se non vi ¢ modo di dimostrare che una qualche posizione
morale ¢ sbagliata, vi sono posizioni sostenibili, ma cosi fortemente
contrastanti con le pili comuni intuizioni morali, da far insorgere il
sospetto che il parlante che eventualmente le esprima sia in malafede
o si sbagli nel valutare le proprie stesse convinzioni”.*

In questi passi di Diciotti sono riconoscibili tre tesi:

a) 'impossibilita di dimostrare I'infondatezza di qualsivoglia
prospettiva morale (da cui proviene il rigetto di quella “smania di
individuare il principio primo da cui dovrebbero scaturire tutte le
risposte alle nostre domande”*);

b) la possibilita, pero, di rinvenire “comuni intuizioni morali”
tali da permetterci di giudicare di fatto erronee talune scelte, sulla
base delle conseguenze che possono essere razionalmente tratte da
quelle premesse (il successivo richiamo alle conseguenze* evidenzia
pure come un simile schema porti molto spesso ad esiti appunto con-

# Diciotti, “Il capitalismo libertario (e illiberale) di Murray N. Rothbard”,
p-217. Per Diciotti, allora, una dottrina politica ¢ il semplice risultato di un’ope-
razione intellettuale che non fa altro che “mettere in ordine e ridurre a coerenza
I’insieme disordinato e parzialmente incoerente delle proprie intuizioni morali”
(Diciotti, supra, p.24). In questo senso la filosofia rappresenta la semplice raziona-
lizzazione di opinioni, pitt 0 meno diffuse e condivise.

# Diciotti, supra, p.25.

# Diciotti afferma che i libertari sono a tal punto ideologicamente disarmati
di fronte al diritto naturale libertario e ai suoi principi da restarne “ipnotizzati
fino al punto di dimenticare ogni disgusto, contrarieta o disagio per alcune delle
conseguenze prodotte dalla sua applicazione”; Diciotti, “Il capitalismo libertario
(e illiberale) di Murray N. Rothbard”, p.217.

118



sequenzialisti, che inducono a giudicare talune prospettive morali e/o
politiche sulla base dei loro effetti)*;

¢) la possibilita di definire talune posizioni morali come disoneste
o wrrazionali, in quanto espresse in malafede o sulla base di un’errata
comprensione dei propri stessi sentimenti morali.*®

Questo terzo argomento ¢ sicuramente il meno interessante..
Sono quindi i primi due punti quelli che meritano attenzione, poiché
se la scelta di difendere il diritto naturale puo sollevare problemi e dif-
ficolta non si vede come possa riuscire filosoficamente soddisfacente
una prospettiva che da un lato contesta la possibilita stessa di un’etica
razionale e dall’altro presenta la morale quale semplice presa d’atto
delle intuizioni e delle opinioni piu diffuse, rischiando di sostituire
alla discussione sul diritto naturale la conformistica accettazione del
presente.®

# Di seguito infatti Diciotti scrive: “Rothbard da I'impressione di essere
ipnotizzato dai suoi principi, accettando senza alcun disagio, e anzi con entu-
siasmo, alcune conseguenze di essi, alle quali, di per sé considerate, non sembre-
rebbe ragionevole dar credito”; Diciotti, “Il capitalismo libertario (e illiberale) di
Murray N. Rothbard”, p. 217. E in un altro passo egli aveva ugualmente esibito
il proprio consequenzialismo etico con queste parole: “Iassurdita di alcune delle
conclusioni cui [Rothbard] perviene, ¢ anche le incoerenze in cui incorre per evi-
tare altre assurdita, finiscono infatti col mettere in luce come quel tentativo sia
intrinsecamente sbagliato e che strade diverse devono essere percorse”; Diciotti,
“Il capitalismo libertario (e illiberale) di Murray N. Rothbard”, p. 201. Il limite di
ogni prospettiva consequenzialista, pero, ¢ che si puo anche concentrare la propria
attenzione sugli end-states (sulle situazioni finali) senza prestare attenzione alle
procedure adottate per arrivare a quei risultati, ma in ogni caso per giudicare le
conseguenze sono necessari “principi”.

4 Parafrasando Carl Schmitt, si potrebbe dire che in simili espressioni pare
emergere la volonta di porre linterlocutore hors la raison, hors humanité. Sui
limiti di un simile atteggiamento credo utile rinviare a talune analisi di Raymond
Boudon (Lidéologie ou lorigine des idées recues), persuaso che sia sempre pit produt-
tivo cercare le bonnes raisons dei propri interlocutori — anche quelle che, in molti
casi, possono indurli a sbagliare — prima di adottare una soluzione come quella
della “falsa coscienza” marxiana (tanto piu facile quanto meno produttiva).

# Nel momento in cui si nega l’esistenza di una comune razionalita (e
quindi la possibilita stessa di recuperare quell’antica dimensione dialogica che
aveva segnato la filosofia occidentale fin dalle proprie origini greche) e si ricon-
duce ogni possibilita di convivenza alla sola disamina delle opinioni piu diffuse
(“le pit comuni intuizioni morali”), ecco che alcune visioni del mondo vengono
non gia contestate (come ¢ legittimo), ma perfino ritenute espressione di una
coscienza disonesta 0 comunque incapace di auto-comprendersi.

* E di una cultura diffusa che puo essere stata largamente manipolata da
quelli che Althusser ebbe a definire gli “appareils idéologiques de 'Etat” (Althus-
ser, “Idéologie et appareils idéologiques d’Etat”).

119



Nel momento in cui Rothbard connette la sua proposta libertaria
al realismo filosofico della tradizione aristotelica e tomista (con una
scelta anche démodée, se si vuole, ma non per questo necessariamente
improduttiva), la realta smette di essere un labirinto emerso dal caos
di una storia inintelligibile, ma torna ad offrirsi alla comprensione
degli uomini. Questo non significa certo che sia possibile una piena
ed esauriente comprensione dei problemi di fronte a cui ci troviamo.
Quella che riemerge, pero, ¢ Popportunita di sviluppare una rifles-
sione filosofica in senso proprio: gli uomini riprendono a confrontarsi
con una medesima realta e riscoprono la forza di quella razionalita che
permette loro di comunicare e confrontarsi. Lessere puo anche essere
variamente interpretato, ma si presenta con gli stessi tratti di fronte a
quanti intendono studiarlo e si sforzano di conoscerlo.”

E pero il caso di soffermarsi ancora un po’ sulle scomuniche
che gravano sul diritto naturale e che — come si ¢ detto — sono quasi
sempre riconducibili alla cosiddetta legge di Hume, secondo la quale
non sarebbe in alcun modo lecito dedurre 1 valori dai fatti®: né stori-
camente (dato che nel corso delle varie epoche sono stati considerati
naturali i comportamenti piu diversi), né logicamente (poiché in buona
parte della filosofia contemporanea I’etica viene ricondotta non alla
conoscenza, ma alla volonta).

Come gia si ¢ detto, nella filosofia analitica ¢ presente una con-
trapposizione molto netta tra gli enunciati indicativi e gli enunciati
prescrittivi’': e questo al fine di sottolineare che Petica non é una scienza,
né ¢ possibile pretendere di dedurre norme morali da fatti empirici.
In un quadro di questo genere non resterebbe altro che adottare —
sulla base di una decisione arbitraria o di un’intuizione originaria — un
qualche principio orientativo a cui restare rigorosamente fedeli.

A questo punto puo anche sembrare che non vi sia una distanza
incolmabile tra la posizione di chi — come Wittgenstein — sostiene che

“ B molto significativo, in questo senso, come Rothbard abbia preso imme-
diatamente le distanze da quegli autori di Scuola austriaca (Ludwig Lachmann e
Don Lavoie, in particolare) i quali hanno immesso il relativismo dell’ermeneutica
gadameriana all’interno della teoria economica contemporanea. Si veda in parti-
colare: Rothbard, “The Hermeneutical Invasion of Philosophy and Economics”.

0 Rothbard rileva che lo stesso Hume, e proprio nel Trattato sulla natura
umana, fu “obbligato a scrivere che la ragione puo stabilire un’etica sociale” e che,
come afferma il pensatore scozzese nei capitoli dedicati alla giustizia, “nel giudi-
zio e nella capacita di comprendere, la natura fornisce un rimedio a quanto vi &
d’irregolare e d’inopportuno nelle passioni”; Rothbard, The Ethics of Liberty, p.15
(trad. it.: p.29).

31 Cfr. ad esempio Hare, 11 linguaggio della morale, p.28.

120



I’etica non si dimostra ma si testimonia concretamente, e quella di chi
— come Rothbard, invece — in un suo saggio del 1956 defini perfino
empirista la propria prospettiva. In realta, pero, lo studioso americano
subito aggiunse che “questo tipo d’“empirismo” ¢ talmente lontano
dall’empirismo moderno che, per i nostri fini, potrei anche continuare
a chiamarlo a priori”.”* Gia in questo stesso scritto, infatti, il trentenne
Rothbard sottolineava come i suoi riferimenti fossero da trovare nel
realismo filosofico di Aristotele e Tommaso d’Aquino.*

Cosa voleva dire Rothbard con queste parole? Qualcosa di molto
semplice e che rinvia alla scoperta che vi ¢ una realta molto piu con-
creta di quella che ¢ al centro di tanto pensiero contemporaneo. Nella
nostra esperienza, in effetti, noi non ci limitiamo ad ammassare infor-
mazioni di varia origine (come pretenderebbe il fenomenismo empi-
rista), ma veniamo a contatto con il reale e facciamo esperienze che
trasmettono conoscenza. Quando dunque difende la tradizione prasse-
ologica misesiana’4, la quale basa lo studio della societa sull’individua-
zione di taluni a priori, Rothbard sottolinea immediatamente che per
lui ’assioma di base riposa su una legge di realta, ovvero su esperienze
fondamentali e autentiche. Non solo: diversamente da Wittgenstein,
egli pensa che a partire da tali basi si possa costruire una riflessione
razionale sulla morale.’

La frattura wittgensteiniana radicale tra etica e conoscenza, tra
morale e linguaggio, ¢ quindi esplicitamente rifiutata.’® Oltre a cio,

32 Rothbard, “In Defense of Extreme Apriorism”, p.317.

33 Per avvicinare il quadro teorico ed epistemologico entro cui la teoria
politica di Rothbard si colloca sono disponibili, in lingua italiana, questi
due interessanti volumi: Rothbard, Indiwidualismo e filosofia delle scienze sociali;
Gordon - Modugno Crocetta, Individualismo metodologico: dalla Scuola austriaca
all’anarco-capitalismo.

3% Per Ludwig von Mises, che fu maestro di Rothbard, ogni riflessione sul-
I’azione umana — ogni prasseologia — implica ’accettazione dell’idea che (a) gli
individui esistono e agiscono, (b) le risorse sono scarse e (c) ogni scelta libera e
volontaria segna il passaggio da una situazione soggettivamente ritenuta peggiore
a una ritenuta migliore. Cfr. Mises, Human Action: A Treatise on Economics.

3> Una versione originale dell’apriorismo misesiano-rothbardiano ¢ offerta
in: Smith, “In Defense of Extreme (Fallibilistic) Apriorism”.

% Questo spiega anche perché Diciotti contesti a piu riprese, in Rothbard,
I'utilizzo di “una definizione ‘moralizzata™ del termine liberta o il ricorso a “ter-
mini provvisti di forte carica emotiva e persuasiva” (Diciotti, supra, p.66 e p.20).
Come siano possibili definizioni amorali oppure eticamente neutrali, pero, non ¢ certo
facile capirlo e anche il testo di Diciotti, con le sue analisi di quello che egli intende
per liberta e giustizia, rappresenta un’ulteriore conferma di tale perplessita.

A tale riguardo resta di grande interesse il dibattito che oppose, negli anni
Sessanta, quanti proponevano un’analisi puramente comportamentistica ed etica-

121



Rothbard prende di petto pure la Wertfretheit, dal momento che la
stessa difesa rothbardiana dell’avalutativita in ambito economico non
esclude affatto I’esistenza di una razionalita assiologica.’’

In tal modo lo studioso americano compie un importante sforzo
per sfuggire agli schemi inadeguati della speculazione moderna, tutta
sospesa tra un empirismo destinato a convertirsi in scetticismo e
un razionalismo costantemente minacciato da astratto dogmatismo
(quando non da esiti mistici e irrazionalisti). Esperienza e ragione,
insomma, si caricano di significati nuovi e traggono le proprie caratte-
ristiche essenziali da un’antropologia volta ad evitare quella frattura
(tanto drammatica nella tradizione analitica) tra sensibilita e raziona-
lita, induzione e deduzione, corpo e mente. Quello a cui si assiste, d’al-
tra parte, ¢ il riemergere di una prospettiva metafisica che era stata al
cuore del realismo filosofico e che tanto Wittgenstein che Heidegger,
in modi molto diversi, avevano escluso dall’orizzonte filosofico nove-
centesco.

A questo proposito se prestiamo attenzione all’assioma su cui
Rothbard costruisce la propria metodologia economica vediamo che
esso viene definito in questo modo:

“1) ¢ una legge di realta che non puo essere pensata come falsifi-
cabile e che tuttavia ¢ empiricamente vera e carica di significato;

2) poggia su un’esperienza universale interna e non sull’espe-
rienza esterna, ossia la sua evidenza ¢ riflessiva piuttosto che fisica;

3) infine, ¢ chiaramente a priori rispetto a complessi eventi sto-
rici”.

Questo richiamo rothbardiano ad un’esperienza originaria (non
falsificabile, appunto) acquisisce pero un significato ancora ulteriore
quando egli non limita la propria attenzione allo studio dell’azione
umana, ma muovendo dall’esigenza di accantonare la moderna scis-

mente neutrale del concetto di “liberta” (Oppenheim, sostenuto anche da Bobbio)
e quanti espressero forti perplessita di fronte ad una simile impostazione (Scar-
pelli e Passerin d’Entreves). Si veda: Oppenheim, Dimensioni della liberta; Scarpelli,
“La dimensione normativa della liberta”; Bobbio — Scarpelli — Passerin d’Entreves
— Oppenheim, “Liberta come fatto e come valore”.

37 Cfr. al riguardo: Rothbard, “Praxeology, Value Judgements, and Public
Policy”. Come ¢ stato messo in evidenza da Luigi Marco Bassani, in Rothbard
“non solo ¢ possibile un’analisi razionale del valore, ma tutta la distinzione fra
fatti e valori scompare” (Bassani, “Canarco-capitalismo di Murray Newton Roth-
bard”, p. XXV).

8 Rothbard, In Defense of Extreme Apriorism, p.317. Per un’analisi della
metodologia rothbardiana e della sua radicale incompatibilita con la lezione di
Popper si veda: Bramoullé, “Apriorisme et Faillibilisme: en défense de Rothbard
contre Popper”.

122



sione tra I'universo dei fatti e quello dei valori riconosce che quanto
vi ¢ di maggiormente nobile nella tradizione liberale consiste proprio
nell’aver considerato il fatto umano come un valore morale inviolabile.
Il secondo punto, che sottolinea il carattere interno di questa espe-
rienza non falsificabile, mostra chiaramente come in Rothbard venga
rigettato il dogma positivista che vorrebbe reale solo il mondo fisico-
naturale, mentre ogni esperienza etica andrebbe confinata nell’uni-
verso delle opinioni meramente soggettive.

Bisogna poi aggiungere, a questo riguardo, che il giusnaturali-
smo rothbardiano non mira a costruire un ordine sociale globale, ma
solo a definire 1 diritti naturali individuali proprio con 'obiettivo di
assicurare un quadro istituzionale in condizione di impedire che essi
siano calpestati. Ragionare in termini di diritti soggettivi, in Roth-
bard, significa riconoscere ad ogni individuo la facolta di non essere
aggredito; ma cio esprime al contempo la convinzione che gli uomini,
grazie alla ragione, siano in condizione di riflettere sulla giustizia,
sforzandosi di riconoscerla e definirla.

Certo una cosa ¢ sostenere che esiste un’etica (sociale) della liberta
— intesa come quadro normativo generale — che non ¢ legittimo violare,
aggredendo il prossimo; altra cosa, pero, ¢ pretendere di possedere nel
dettaglio ogni minima regola in condizione di guidarci di fronte alle
molteplici situazioni morali. Il razionalismo giusnaturalista rothbar-
diano va dunque inteso correttamente: quale appello al carattere non
arbitrario degli obblighi morali (e il punto centrale della sua filosofia ¢
Vassioma di non aggressione®®) e quale fiducia nella possibilita di discu-
tere e argomentare su tali questioni. In tal modo Rothbard trae tutte le
necessarie conseguenze dall’etica biblica e dal primato della persona
singola: unica, libera, irripetibile. Preso atto della dignita dell’'uomo,
egli sottopone a una critica spietata lo Stato moderno e 1 principi che
lo reggono.

In ambito strettamente giuridico le conseguenze sono rilevanti. Se
per 1 protagonisti del positivismo giuridico non puo esistere in senso
proprio alcuna filosofia del diritto, il giusnaturalismo libertario ripro-
pone la tensione tra cio che & legale e ci0 ¢ legittimo: tra il diritto imposto
dalla forza delle istituzioni e quello difeso dalla ragione e dall’etica. Ma
se si da una filosofia del diritto ¢ perché 'intera realta, al cui interno il
diritto si colloca, torna ad essere investigabile razionalmente.

39 “Il credo libertario si basa su un assioma centrale: nessuno puo aggredire
la persona o la proprieta altrui. Lo si potrebbe chiamare “assioma della non-
aggressione”. L“aggressione” viene definita come 1’uso o la minaccia della vio-
lenza fisica contro la persona o la proprieta di altri. Aggressione ¢ quindi sinonimo
di invasione” (Rothbard, Per una nuova liberta. Il manifesto libertario, p.47).

123



In questo senso, lattualita di tale giusnaturalismo va proprio
riconosciuta nel suo affondare in una tradizione di pensiero non tanto
rigettata quanto piuttosto rimossa, totalmente screditata, deformata.
Non bisogna mai scordare come in larga parte del pensiero moderno e
contemporaneo I’idea che vi sia un diritto che trascende le istituzioni
¢ stata sottoposta a molteplici contestazioni.

Come ¢ risaputo, il modo pit semplice per demolire le tesi del-
I’avversario consiste nel presentarle in modo parodistico®; e questo ¢
ripetutamente toccato anche al diritto naturale, che ¢ stato spesso rap-
presentato quale arrogante progetto di descrivere compiutamente
ed esaustivamente cio che ¢ in sé giusto. La difesa della razionalita
umana (dei tentativi degli uomini di avvicinarsi, con lo studio e I'uso
della ragione, ad una migliore conoscenza del reale) viene fatta pas-
sare per la presuntuosa ambizione di possedere una perfetta illumina-
gione. Certo vi sono stati giusnaturalisti tanto ingenui, ma questo non
dovrebbe autorizzare ad assimilare a loro una gloriosa tradizione di
pensiero che ha i propri meriti maggiori nell’aver difeso I’esistenza di
un nesso forte tra la realta e la ragione.

Nella versione offerta da Rothbard, poi, il richiamo al diritto
naturale non rinvia gia alla trattazione esaustiva del diritto e quindi
alla descrizione di quali dovrebbero essere 1 concreti e positivi ordini
giuridici chiamati a regolare le relazioni tra gli uomini. La consapevo-
lezza che il suo fosse solo un contributo, e alquanto imperfetto, emerge
nettamente quando 'autore parla della propria opera come di “un
semplice abbozzo” e come di meri “prolegomeni a quello che sara il
codice legale libertario del futuro”.*!

Il realismo filosofico di Rothbard, d’altro canto, poggia precisa-
mente sulla consapevolezza dei limiti della razionalita dei mortali:
“Nessuno ¢ onnisciente o infallibile — la qual cosa, tra I’altro, costitui-
sce una delle leggi della natura umana”.®? Non vi ¢ allora alcun esito

% Anche un autore tutt’altro che riconducibile al diritto naturale quale
Bruno Leoni ebbe a sottolineare, in polemica con il positivismo giuridico degli
anni Cinquanta e Sessanta (Bobbio e Scarpelli, in primo luogo), che molti teorici
contemporanei combattano non tanto il giusnaturalismo, quanto semmai “la rico-
struzione di cio che talvolta, per comodita di bersaglio, si suol chiamare “giu-
snaturalismo”” (Leoni, “A proposito della teoria del diritto e del positivismo
giuridico”, p.139). Secondo Rommen, la critica del pensiero giuspositivista al
diritto naturale moderno ha fatto credere che “rifiutando questo diritto naturale
del XVII e XVIII secolo, esso avesse rifiutato insieme il diritto naturale stesso con
la sua tradizione di pit di duemila anni” (Rommen, Leterno ritorno del diritto natu-
rale, p.66).

1 Rothbard, The Ethics of Liberty, p. XLVIII (trad. it.: p.10).

%2 Rothbard, The Ethics of Liberty, p.11 (trad. it.: p.24).

124



necessariamente dogmatico per questa riflessione fondata sul diritto
naturale, ma semmai vi ¢ in essa la convinzione che gli uomini parte-
cipino della medesima umanita e vivano nello stesso mondo, abbiano
culture diverse ma siano analogamente razionali e per questo motivo
in condizione di confrontarsi, discutere e avanzare argomenti a difesa
di cio che ¢ vero e cio che ¢ giusto.®

Utilizzando Aristotele per elaborare le basi della loro filosofia
politica libertaria, Douglas B. Rasmussen e Douglas ]J. Den Uyl hanno
ritenuto di superare 'immenso golfo che separerebbe i fatti dai valori
evidenziando la dimensione intimamente teleologica della natura degli
esseri viventi. Confermata anche dagli studi sul carattere autopoietico
degli organismi vegetali o animali, la concezione aristotelica si mostra
ancora oggi di straordinario interesse nel momento in cui evidenzia
che “un comportamento orientato verso un fine (end-oriented) ¢ reso
necessario — e non solo possibile — dal fatto che un tale essere ¢ un
essere vivente. (...) perseguire e raggiungere obiettivi che soddisfino
1 bisogni di un essere vivente ¢ la funzione naturale o il fine di una
cosa vivente”.* Per questi due filosofi americani, allora, la razionalita
umana ¢ al servizio di un’etica che emerge dalla nostra stessa natura
e che trova espressione in quella che essi chiamano la “human flou-
rishing”, ovvero sia la piena espressione delle potenzialita umane.

In un quadro fortemente radicato nell’etica aristotelica, Rasmus-
sen e Den Uyl evidenziano la forza degli argomenti della filosofia clas-
sica e quanto vi ¢ di attuale nelle idee di natura e ragione, ¢ quindi
anche nei principi fondamentali del giusnaturalismo.

In merito all’articolata costellazione di possibilita che sono aperte
dall’ipotesi giusnaturalista ¢ significativo rilevare che in piu occasioni
lo stesso Diciotti sembri scivolare dal common sense ad una sorta di
diritto naturale inconfessato. A dispetto della distanza che lo separa
dal giusnaturalismo, di fatto egli non rinuncia a salvare — di questa

% Nella sua critica radicale della metafisica (che egli chiama “smania di
individuare il principio primo”) Diciotti cita I’episodio del cane che, in un
romanzo di Thomas Hardy, conduce un intero gregge in un burrone. Egli mostra
di apprezzare la morale di tale testo, secondo cui un triste destino perseguiterebbe
“cani e filosofi che seguono un modo di ragionare fino alla sua logica conclusione”
(Diciotti, supra, p.25). In realta bisognerebbe domandarsi se ’errore del cane-filo-
sofo non sia consistito nell’avere frainteso il principio primo dell’arte della buona
gestione del gregge, oppure se ’errore — come pensa Diciotti — non risieda pro-
prio nell’aver creduto all’esistenza stessa di un simile principio, in qualche modo
accessibile alla nostra (pure imperfetta) conoscenza.

% Rasmussen — Den Uyl, Liberty and Nature. An Aristotelian Defense of Liberal
Order, p.45 (si veda, a questo proposito, 'intero capitolo “The Is-Ought Problem”,
pp.41-57).

125



tradizione — quell’esigenza che lo porta a manifestare un’evidente pas-
sione per la giustizia e la verita.®® Il tono stesso del saggio di Diciotti,
in piu occasioni evidentemente irritato dalle tesi libertarie, mostra
come la sua non sia una semplice riflessione accademica su analisi che
gli sembrino poco in sintonia con la sensibilita prevalente. Egli ¢ legit-
timamente persuaso di avere argomenti etico-razionali da opporre alle
riflessioni di Rothbard (anche oltre la denuncia delle contraddizioni,
vere o presunte che siano, di quel pensiero).

Gli stessi significativi omaggi al diritto naturale da parte di autori
che pure appartengono a ben altre tradizioni aiutano a comprendere
quanto sia difficile sottrarsi ad esso. E se Hart ha apertamente rico-
nosciuto I’esigenza di un “diritto naturale minimale”® proprio in rap-
porto ad esigenze morali giudicate insopprimibili, lo stesso Bobbio ha
piu volte ammesso come gli uomini liberi debbano schierarsi a difesa
delle ragioni ultime del diritto naturale.®” E si tratta, come appare evi-
dente da quanto scrive, di ragioni di ordine etico.

Un simile percorso che conduce fatalmente da una prospettiva filo-
sofica “debole” alla riproposizione di un diritto naturale pii 0 meno
“minimizzato” (o anche nascosto, negato, contrabbandato tra altre
merci) non appare pero giustificato. Meglio sarebbe seguire il procedi-
mento contrario, muovendo dalla consapevolezza che vi sono diritti i
quali trascendono il diritto positivo, che non sono compiutamente cono-
sciuti, ma non per questo sono del tutto ignoti e inconoscibili.

Importante, in particolare, ¢ riaffermare come il diritto sia qual-
cosa su cui si puo razionalmente discutere. Questo non sempre ¢ facile
e spesso ¢ necessario richiamare i propri presupposti teorici fonda-
mentali e metterli in discussione, ma cio non significa che una simile

% Nel difendere i “diritti di uguaglianza” e le proprie tesi liberal, Diciotti
prospetta una concezione della giustizia a partire dalla quale egli pretende di giu-
dicare gli ordini positivi. Fin dal titolo dell’articolo pubblicato su Ragion pratica
— “Il capitalismo libertario (e illiberale) di Murray N. Rothbard” — Diciotti non
rinuncia neppure a definire “illiberale” il pensiero di Rothbard e quindi a formu-
lare un forte apprezzamento in merito alla possibilita che un ordine migliore di
quello immaginato dal pensatore libertario americano sia razionalmente indivi-
duale e storicamente realizzabile, se non gia oggi variamente realizzato all’interno
dei moderni sistemi sociali socialdemocratici.

% Hart, II concetto di diritto, pp.225-232.

7 “Siamo continuamente tentati di difendere alcune esigenze del positivi-
smo in quanto scienziati, con lo stesso impegno e la stessa coerenza (nonostante
l’apparenza del contrario) con cui difendiamo le ragioni ultime del giusnaturali-
smo in quanto uomini liberi” (Bobbio, Giusnaturalismo e positivismo giuridico, p.13).
Come Bobbio pensi di conciliare il suo voler essere, al tempo stesso, “scienziato” e
“uomo libero” ¢ pero problema che lasciamo volentieri a quanti siano interessati
a difendere la prospettiva filosofica dello studioso torinese.

126



operazione sia impossibile. Se si discute e argomenta, d’altra parte,
lo si puo fare solo perché in un modo o nell’altro si presuppone ’esi-
stenza di una verita che giudica ogni punto di vista e a cui vi sia modo
(in una qualche misura) di avvicinarsi.®

Sullo stesso piano gnoseologico ¢ da rilevare come Diciotti rico-
nosca la possibilita di individuare contraddizioni logiche all’interno
di un discorso e al medesimo tempo evidenzi I’esistenza di intuizioni
morali diffuse.

In primo luogo ¢ importante che, a dispetto del diffuso relativi-
smo contemporaneo, egli difenda la logica formale (utile strumento per
chi ¢ impegnato nella ricerca di una sempre migliore conoscenza) e la
stessa esperienza (irrinunciabile opportunita di incontro con la realta).
Ma puo rappresentare un’interessante occasione di dialogo anche I’in-
sistente richiamo alle “comuni intuizioni morali”, sempre che su esse
sia possibile un confronto razionale: sempre, in altre parole, che venga
ammessa ’esistenza di intelletti umani capaci di dialogare e compe-
tere, al fine di verificare non solo cosa ¢ empiricamente condiviso, ma
anche cio che ¢ in sé giusto.

La stessa constatazione che talune credenze sono ampiamente
presenti nella societa ¢ comunque utile: soprattutto se non viene ope-
rata una preventiva selezione delle intuizioni (ma meglio sarebbe dire
esperienze) da “censurarsi” e di quelle che, invece, devono essere consi-
derate legittime. Dietro al relativo successo di talune opinioni vi sono
spesso buone ragioni che vanno esplorate e possono aiutarci a compren-
dere la societa, la cultura, i rapporti di potere, I’ordine istituzionale.
Bisogna pero certamente chiedersi come questo possa bastare ad una
filosofia del diritto degna di questo nome, la quale non voglia ridursi a
storia (o sociologia) dell’esperienza giuridica, limitandosi a prendere
atto delle opinioni prevalenti in una data fase storica: all’interno di
un preciso territorio, in rapporto ad un determinato gruppo socio-cul-
turale (le élites ragionevoli)®, entro ben definite istituzioni politico-

% Gli stessi dibattiti sul giusnaturalismo attestano che da ogni parte della
barricata vi ¢ la persuasione che una discussione razionale sia possibile e che
esista, quindi, una qualche verita (un’idea autentica di giustizia). Quanti parteci-
passero alla controversia privi di questa consapevolezza si troverebbero in un’evi-
dente contraddizione pragmatica: il loro agire finirebbe per negare, nei fatti, la
loro stessa tesi.

% Per Diciotti, infatti, le argomentazioni avanzate possono trovare una loro
conferma nei “giudizi condivisi, se non da tutti, dalla grande parte degli individui
che reputiamo ragionevoli” (Diciotti, supra, p.23). Ritorna, insomma, il tema della
maior et sanior pars, mentre la verita viene sostituita con I'opinione prevalente nel
gruppo di quanti sono riconosciuti essere “ragionevoli”.

127



culturali (gli apparati moderni dell’educazione di Stato, ad esempio).

In altre parole, a chi scrive pare necessario che nella riflessione
sulla giustizia e sul diritto sia riconosciuto un ruolo significativo alla
nostra esperienza morale, la quale va riletta come opportunita di auten-
tica conoscenza del reale. Ma proprio questa rivalorizzazione della con-
creta esperienza e della sua modalita etico-giuridico puo favorire la
ripresa di orientamenti deontologici e cognitivisti, capaci appunto di
riattualizzare quella tensione tra la legalita e la legittimita che ¢ al cuore
del diritto naturale e che il positivismo legale, largamente egemone nel
corso del ventesimo secolo, ha cercato in vari modi di eliminare.

2.3 Leredita hobbesiana: il diritto naturale moderno e la liberta come
licenza

La crisi del diritto naturale non puo essere compresa fino a quando
non si pone attenzione all’abbandono della metafisica classica. In questo
senso € importante sottolineare come tale declino abbia luogo all’interno
del giusnaturalismo stesso, tanto che — in epoca moderna — il diritto
naturale finisce per diventare poco piu di un involucro, che mantiene
legami sempre pil tenui con I’antica tradizione.” Sul piano storico, per
di piu, ¢ legittimo supporre che con la crisi della filosofia scolastica (e
della sua difficile sintesi tra le ragioni della filosofia greca e la verita
della Rivelazione cristiana) la liberazione dello spazio teologico abbia
non solo aperto la strada all’idea di sovranita che rinveniamo in Jean
Bodin, ma anche ad altre forme di “secolarizzazione”.

La figura piu rappresentativa di tale passaggio ¢ certamente
Thomas Hobbes, nella filosofia del quale il meccanicismo rappresenta
la premessa ad una teoria naturalistica della liberta, in cui quest’ul-
tima € concepita come assoluta e in cui la concezione metafisica del
diritto naturale lascia il posto ad una visione integralmente materiali-
stica, modellata sulla fisica del tempo.”" Quell’homme machine che in

70 Sull’opposizione tra diritto naturale classico e moderno hanno riflettuto —
con toni anche molto diversi —alcuni tra i massimi interpreti del giusnaturalismo
novecentesco: da Leo Strauss a Michel Villey, da Heinrich Rommen ad Alessandro
Passerin d’Entreves.

' Come ha rilevato Ernst Cassirer, “il contributo particolare e originale di
Hobbes sta nell’aver ormai trasferito a tutto il campo del sapere questo pensiero
fondamentale [che gli avvenimenti hanno luogo in virtu di leggi meccaniche gene-
rali e condizioni specifiche], che in Galileo era rimasto confinato alla fisica” (Cas-
sirer, Storia della filosofia moderna. Il problema della conoscenza nella filosofia e nella
scienza [volume II, Da Bacone a Kant; tomo primo, Gli inizi dell’empirismo. Conti-
nuazione e compimenti del razionalismo), p.67).

128



Cartesio veniva confinato alla res extensa, in Hobbes ¢ 'uomo stesso e
la base di un’antropologia che sottolinea la volonta di ogni individuo
a sopravvivere e respingere la paura. Lunica virti umana, a questo
punto, ¢ I’egoismo.

Nel De Cive hobbesiano possiamo d’altra parte leggere che “il fon-
damento ultimo del diritto naturale ¢ che ciascuno difenda la sua vita e le
sue membra per quanto ¢ in suo potere”; per questo motivo, “ciascuno deve
avere anche il diritto di ricorrere a tutti 1 mezzi, e compiere tutte le aziont,
senza cut non puo conservarsi”.”* Lidea di liberta qui coincide con il diritto
a mantenersi in vita e, in stato di natura, fonda la legittimita di ogni
azione che abbia per obiettivo quello di evitare la propria fine. Ed ¢ evi-
dente come in tale prospettiva non possa certo essere la proprieta altrui
a rappresentare un ostacolo sulla strada della libera espressione del pro-
prio connaturato desiderio di perpetuarsi, ad ogni costo.

C’¢ un passo, sempre nel De Cive, che € quanto mai significativo
ai fini della nostra riflessione. Il filosofo inglese rileva che proprio
sulla base di questo impulso essenziale all’autoconservazione “nello
stato di natura ¢ lecito a tutti fare e possedere tutte le cose. E questo
¢ quello che comunemente si dice: la natura ha dato tutto a tutti”. Non
solo: Hobbes chiude tale analisi affermando che “nello stato di natura
la misura del diritto ¢ Putilita”.”?

Ne Letica della liberta Rothbard sottolinea come l'utilitarismo
moderno si collochi in questa ampia tradizione hobbesiana, ma ’in-
fluenza di tale pensiero che fa coincidere liberta e potere ¢ riconosci-
bile ben al di la di tali confini. Lidea di Hobbes secondo cui esisterebbe
infatti un trade-off tra liberta e legge (sicurezza), tanto che la massima
liberta coinciderebbe con ’assoluta negazione di ogni regola, fa ormai
quasi 'unanimita, al punto che chi oggi afferma che sia proprio la per-
dita della liberta a condannarci a vivere in un universo dominato dal-
I'insicurezza sembra proporre tesi ardite, se non addirittura bizzarre.
Entro gli schemi adottati quasi ovunque dalla riflessione teorica con-
temporanea, le norme non devono limitarsi a tutelare la liberta (impe-
dendo che essa sia in qualche modo limitata), ma al contrario devono
circoscriverla. Le tesi hobbesiane sull’ordine politico derivano proprio
dalla convinzione che permettere la pill ampia liberta comporti una
minaccia altissima per ’esistenza stessa della societa, quasi vi fosse in
conflitto in re ipsa tra liberta e sicurezza.’

2 Hobbes, De Cive, p.84.

> Hobbes, De Cive, p.85.

7+ Diciotti abbraccia senza riserve questa concezione hobbesiana della
liberta. A suo giudizio, d’altra parte, “non vi ¢, né puo esservi, alcuna societa,
buona o cattiva, giusta o ingiusta, nella quale tutti gli individui sono comple-

129



La filosofia della liberta, della proprieta e della cooperazione
ha lasciato il posto alla filosofia della paura, della sicurezza e dello
Stato.”

Va apertamente detto che il liberalismo (a dispetto di quanti hanno
voluto vedere nell’autore del Leviathan uno dei suoi padri fondatori’)
non puo certo essere confinato nella tradizione hobbesiana. Nella linea
di pensiero piu limpidamente liberale, quella lockiana, la liberta non
¢ mai confusa con la potentia e quindi con un qualcosa che per forza
di cose esiga vincoli e regole (la potestas come capacita di subordinare
la liberta al diritto).” Nella prospettiva del giusnaturalismo liberale, le
norme vi sono e vanno fatte rispettare, proprio per tutelare la liberta
umana; esse non agiscono quindi contro la liberta, bensi esattamente
contro cio che la minaccia. Ma tale possibilita di sfuggire all’equivoca
identificazione tra la liberta e il suo opposto ¢ resa possibile unicamente
dall’identificazione della liberta e della proprieta.

tamente liberi di agire, poiché I’idea stessa di societa implica I’idea di una o
piu regole che impongono obblighi agli individui, ovverosia che pongono limiti
alla loro liberta di agire” (Diciotti, supra, pp.64-65). Seguendo Felix Oppenheim
e ancora una volta appellandosi “ad una definizione approssimativamente con-
forme agli usi comuni di ‘liberta’”, egli afferma “che una societa esiste solo ove vi
siano norme che pongono limiti alla liberta degli individui”; e di seguito aggiunge
che “una liberta puo essere tutelata solo sopprimendone altre”. Quando si parla
quindi di diritto soggettivo, allora, si intende “assicurare una liberta a spese di un’al-
tra” e questo perché “un diritto in capo ad un individuo implica necessariamente
Pimposizione di obblighi e divieti in capo ad altri individui” (Diciotti, “Il capita-
lismo libertario (e illiberale) di Murray N. Rothbard”, pp. 235-6). Per altre letture
in lingua italiana, puo essere utile ricordare come questa stessa concezione ritorni
ripetutamente anche in alcuni degli autori antologizzati in: Carter — Ricciardi (a
cura di), Lidea di liberta.

7> E interessante rilevare come perfino un neotomista novecentesco quale
Rommen, che pure in modo del tutto astorico vede nello Stato un tratto essenziale
di ogni ordine politico naturale, abbia compreso come la modernita statuale di
matrice hobbesiana sia pero sovversiva di qualunque tensione tra giustizia e lega-
lita: “lo Stato, poiché ora col sorgere della Chiesa di Stato esso interpreta anche
autoritativamente il diritto divino rivelato, diviene nelle parole di Hobbes, deus
mortalis. Che questo organismo onnipotente si richiami al diritto naturale ¢ impos-
sibile, poiché lo Stato stesso ¢ la pienezza del diritto” (Rommen, Leterno ritorno del
diritto naturale, p. 68).

76 Seguendo Leo Strauss, cosi in sostanza fa Pierre Manent (si vedano in par-
ticolare: Naissances de la politique moderne, pp.41-131; Histoire intellectuelle du libéra-
lisme, pp.51-88). Va aggiunto che questa medesima tesi ¢ accolta pure da taluni
autori che si definiscono classical liberals e, tra loro, da James M. Buchanan (I limiti
della liberta).

77 Per una puntuale analisi sul rapporto, in Hobbes, tra potentia e potestas cfr.:
Strauss, Diritto naturale e storia, pp. 209-210.

130



Per tale motivo secondo Rothbard “¢ assurdo affermare che un
uomo non ¢ ‘realmente’ libero nella libera societa perché in essa nes-
suno ¢ ‘libero’ di aggredire un altro o di violarne la proprieta. Anche in
questo caso, chi esprime tale critica non si riferisce alla liberta, bensi
al potere”.” Si puo forse discutere se ’espressione qui usata da Roth-
bard (power) sia la piu adatta e se invece non sarebbe stato meglio
parlare di licence o di arbitrary acts; ad ogni modo il senso di questa
riflessione di Rothbard ¢ chiarissimo.”

A tale proposito il conflitto tra Hobbes e la tradizione lockiana
non potrebbe essere piu netto, dal momento che esso ha originato la
tensione tra due concezioni radicalmente diverse della liberta: con
Hobbes la liberta ¢ di tipo naturalistico e quindi /limitata (in linea
con il materialismo che informa la filosofia dell’autore del Leviathan),

78 Rothbard, The Ethics of Liberty, p. 42 (trad. it.: p. 79). Alle pagine 53-54
del suo saggio Diciotti accusa Rothbard di cadere in un grave errore nel momento
in cui assimilerebbe i limiti alla liberta d’agire che sono dettati dall’esistenza dei
diritti altrui — quelli che Nozick chiama i “vincoli collaterali sull’azione” (Nozick,
Anarchia, Stato e utopia, p. 52) — ai limiti dettati dalla natura umana. Diciotti
afferma che sarebbe segno di grave “confusione concettuale” (Diciotti, supra, p.
69) sovrapporre le limitazioni naturali e quelle legate all’ordine sociale, ma in
realta Rothbard evidenzia chiaramente la distinzione tra i due piani. Egli scrive:
“Abbiamo visto ’assurdita dell’affermazione che 'uvomo non possiede il libero
arbitrio perché non ha il potere di violare le leggi della propria natura, perché non
puo varcare gli oceani in un solo balzo. Analogamente, ¢ assurdo affermare che un
uomo non ¢ ‘realmente’ libero nella societa libera perché in essa nessuno ¢ ‘libero’
di aggredire un altro o di violarne la proprieta” (Rothbard, The Ethics of Liberty, p.
42; trad. it.: pp. 78-79). Rothbard non identifica certo i limiti delle leggi naturali e
quelli derivanti dal diritto naturale: egli tiene solo a rilevare come vi sia un’analo-
gia tra la persistenza del libero arbitrio in quanti non hanno le straordinarie qua-
lita di Nembo Kid e in coloro che non aggrediscono i diritti altrui. Non fare a causa
dei propri limiti naturali e non poter legittimamente fare certe cose a causa dei propri
limiti giuridico-morali non ¢, in nessun caso, una compressione della liberta.

7 E alquanto significativo, a tale riguardo, come Diciotti identifichi la con-
cezione hobbesiana della liberta e il senso comune, rappresentando la visione
lockiana o neo-lockiana quale moralmente indifendibile alla luce della sensibilita
piu diffusa. Ecco alcune espressioni quanto mai significative: “i sostenitori della
societa libertaria si riferiscono ad una cosa molto diversa da quelli che noi comu-
nemente indichiamo con lo stesso termine”; “cerchero soprattutto di indicare, per
linee generali, 1 difetti della dottrina libertaria alla luce delle mie, e delle piu
comuni, intuizioni morali”; “la dottrina libertaria di Rothbard ha esiti assurdi, o
comunque del tutto divergenti da quelle conformi alle nostre (alle piti comuni)
intuizioni morali” (Diciotti, supra, p. 63, p. 79 e p. 86. La visione hobbesiana del-
I’'uomo e la concezione della liberta che da essa ne discende sarebbero quindi in
qualche misura ovvie e condivise, mentre le analoghe tesi lockiane esigerebbero
una difficile — e alla fine impossibile — giustificazione.

131



mentre per Locke la liberta ¢ per sua natura segnata da un limite
morale e, quindi, da un rapporto strettissimo con I’idea di proprieta.
Il confine proprietario € cio che sbarra la strada alla volonta di affran-
carsi da ogni vincolo. Llidea stessa di proprieta, d’altra parte, trae la
propria ragion d’essere dall’esigenza di regolare I'utilizzo di risorse
scarse e porre in tal modo argini ad una conflittualita potenzialmente
illimitata.

Se una colpa va addossata al liberalismo classico, allora, essa va
riconosciuta nella sua incapacita di comprendere la questione della
sicurezza (dell’ordine pubblico) e nella conseguente indisponibilita
ad accogliere I'idea di una concorrenza tra governi che estenda anche
all’ambito della protezione e della giustizia la logica proprietarista
e competitiva.’® Mentre per la teoria libertaria una protezione puo
essere legittimamente assicurata solamente grazie a produttori privati
e concorrenti, una simile ipotesi ¢ stata sempre ignorata o rigettata dai
teorici del liberalismo classico, che in tal modo hanno finito per espri-
mere una loro (parziale) accettazione dello Stato moderno e dell’idea
che la coercizione statale possa tutelare la liberta dell’individuo.

Questo cedimento ha aperto la strada alla corruzione interna
della teoria e al prevalere di orientamenti in vario modo favorevoli al
trionfo della sovranita.

Privi di un’adeguata comprensione della logica consequenziale a
cui il proprietarismo conduce in tema di sicurezza, i liberali sono stati
infatti spinti ad attenuare e, alla fine, molto spesso perfino a rinne-
gare la loro concezione originaria della liberta. Ed ¢ proprio a partire
dall’ipotesi di un conflitto radicale tra liberta e sicurezza che alcuni
autori hanno iniziato ad accettare I’idea stessa della soggezione (subjec-
tion), distinguendo tra una soggezione legittima e una illegittima (ecces-
siva). La liberta, quindi, doveva essere in qualche modo conciliata con
tutto cio: con il suo opposto.®!

Proprio per permettere una migliore comprensione di questo
concetto nella seconda meta del Settecento si comincera a parlare
di liberta civile. Ma cos’¢, in definitiva, la liberta civile? Una forma,

8 Una straordinaria eccezione fu rappresentata a meta Ottocento da Gustave
de Molinari (un autore molto caro a Rothbard), che per primo immagino un
ordine sociale integralmente proprietarista, concorrenziale e liberato dal mono-
polio legale del “piccolo numero”. Cfr. Molinari, “Sulla produzione della sicu-
rezza”.

81 Per una riflessione sul tema si veda: Molivas, “A right, utility and defini-
tion of liberty as a negative idea: Richard Hey and the Benthamite conception of
liberty”.

132



appunto, di soggezione al potere sovrano, per quanto variamente tem-
perata.®

In campo politico, I'utilitarismo poggera su tali basi. Se infatti
in un primo tempo era il richiamo al tema della sicurezza che per-
metteva di fondare la legittimita di questa “strana” liberta (che si
concretizza in un dominio della societa da parte dei detentori del
potere politico), in seguito I’esigenza del mantenimento dell’ordine
pubblico verra sempre pill inquadrata in una categoria piu ampia:
quella appunto dell’utilita. E poiché nessuno conosce da cosa possa
provenire la soggettiva felicita degli uomini e come si possa assicu-
rarla, per 1 padri fondatori del pensiero utilitarista — per lo stesso Ben-
tham, in primo luogo — il modo migliore grazie al quale sara possibile
garantire tutto cio consistera nel difendere la proprieta privata.

Al termine di questa complicata vicenda, insomma, sara [’utilita-
rismo stesso a farsi difensore della proprieta e, quindi, ad interpretare
le esigenze del liberalismo. Ma quella utilitarista — di tutta evidenza
— sara una fondazione quanto mai debole ed equivoca della proprieta
privata: ed essa non sara minimamente in condizione di opporre resi-
stenza dinanzi a quanti, sempre in vista dell’utilita (sia essa “generale”
o “individuale”), di volta in volta sosterranno che crescenti limitazioni
della liberta dei singoli sono necessarie e opportune.®

Il libertarismo rothbardiano muove anche dalla convinzione che
questa storia sia stata segnata da una sequela di fallimenti e che una
difesa meramente utilitaristica del diritto di proprieta non sia in grado
di offrire criteri di giudizio.?

82 “La perferta liberta consisterebbe in una totale assenza di coercizione; la
liberta civile non significa questo. Essa indica una parziale assenza di coercizione”
(Lind, Three Letters to Dr. Price).

8 Ancora oggi, d’altra parte, c’e chi legge il liberalismo — soprattutto nella
sua versione proprietarista — quale filosofia degli interessi. Secondo Pier Paolo Por-
tinaro, d’altra parte, nell’eta contemporanea “la forbice tra liberals e libertarians si
allarga e sotto il comune consenso si profila sempre pil netta la polarita tra un
liberalismo degli interessi o del mercato (globale) e un liberalismo dei diritti o
della cittadinanza (universale)” (Portinaro, “Profilo del liberalismo”, p.152).

8 T liberali utilitaristi possono opporsi, ad esempio, alle pretese di un ceto
parassitario ed espropriatore che disponga, oggi, di titoli legali e che non voglia
cedere quanto ha ottenuto con la forza? Si veda, su questo tema, quanto Rothbard
scrive in merito alla necessita di avviare una critica spietata degli attuali titoli di
proprieta (a suo giudizio, bisogna ricostruire — per quanto ¢ possibile — le modalita
di ogni arricchimento) e all’esigenza che in molti paesi, ad esempio, si proceda a
“riforme agrarie” che restituiscano la terra ai loro legittimi proprietari e/o ai loro
eredi. Cfr. Rothbard, “Justice and Property Rights”. Va anche aggiunto che taluni
dibattiti che hanno avuto luogo nei paesi post-comunisti all’indomani del crollo del
muro di Berlino sembrano essersi inseriti proprio in questo genere di prospettiva.

133



E significativo, in questo senso, come utilitarismo e positivismo
giuridico appaiano, a Rothbard, posizioni che tendono ad attrarsi.
Nella sua polemica con gli economisti di orientamento neoclassico
e impostazione utilitarista, in effetti, egli mette costantemente in
risalto come anche quando difendono la proprieta privata essi pos-
sano fare riferimento soltanto ai titoli di proprieta decisi dal potere pub-
blico (spesso nelle forme piu arbitrarie). Se non vi sono diritti naturali
in grado di giustificare e fondare la legittima proprieta, la teoria poli-
tica finisce per assumere una prospettiva ottusamente conservatrice e
per farsi copertura ideologica (in senso marxiano) di ogni esproprio e
ingiustizia.

Ma la radice piu profonda dell’errore, per Rothbard, ¢ proprio da
cogliere nell’erronea idea di liberta che — da Hobbes in poi — si ¢ affer-
mata all’interno del pensiero occidentale. Quando la liberta ¢ stata sot-
tratta alla sua relazione essenziale con la proprieta (e quando dunque
si € voluto negare il problema dei giusti confini entro cui la volonta del-
I’'individuo puo esprimersi senza aggredire altri soggetti), la liberta ¢
stata identificata con il caos di una volonta illimitata: fino al punto da
essere confusa — perché no? — con la violenza sadica, con ’atto gratuito,
con il terrorismo nichilista.®> E anche con la piu astrusa pianificazione
sociale arbitrariamente decisa da questo o quel gruppo politico al fine
di permettere il pitt ampio accesso alla possibilita di possedere e con-
sumare.

Lincomprensione della liberta ha finito per coincidere con la
stessa incomprensione della coercizione e, quindi, della natura dello
Stato moderno.

2.4 Diritto naturale classico e teoria libertaria

Come si ¢ gia avuto modo di evidenziare, le critiche che Diciotti
indirizza al giusnaturalismo rinviano, in definitiva, alla cosiddetta legge
di Hume e quindi all’idea che non si possa derivare alcun dover essere dal-
Pessere. Questa argomentazione ha certo una sua efficacia nei confronti
di quello che viene definito il “naturalismo etico”, ma appare assoluta-
mente incapace di giustificare ’abbandono di quella tradizione filoso-
fica realista (sia greca che scolastica) a cui Rothbard si richiama e dalla
quale il diritto naturale classico trae le proprie ragioni.

8 Tlesempio pitt emblematico, in questo senso, ¢ forse quello di Max Stir-
ner.

134



Per questa ragione € necessario tenere sempre ben distinti il
diritto naturale moderno e la tradizione filosofico-giuridica metafisi-
camente fondata. Purtroppo, pero, tutto ’armamentario concettuale
usato contro il giusnaturalismo, a partire appunto dalla questione
della naturalistic fallacy, muove da un confronto serrato con il diritto
naturale sei-settecentesco® ed € pero riproposto, di fatto senza modi-
fiche, dinanzi al giusnaturalismo classico. Ma allora ¢ il caso di chie-
dersi, con le parole usate da Francesco Olgiati in un suo studio sul
pensiero giuridico di Tommaso, “cosa c’entra questo diritto naturale
con l’altro di Hobbes e di Spinoza, per i quali si riduceva alla forza
bruta e istituzionalizzata, mentre per noi ¢ id quod justum est ex ipsa
natura rei, ossia non ¢ un fatto, ma un valore assoluto di razionalita e
di eticita?”.%

La scelta di sovrapporre ¢ confondere diritto naturale classico
e moderno non ¢ priva di conseguenze, dal momento che la moder-
nita filosofica non solo ¢ coeva allo Stato (e quindi in troppe occasioni
orientata ad operare quale “sovrastruttura ideologica” del nuovo potere
emerso dalla crisi dell’eta medievale®®), ma & pure segnata da una cul-
tura ormai lontanissima dal realismo filosofico della tradizione greca
e cristiana e, per molti versi, del tutto incompatibile.®” Nella filosofia
post-medievale e in quegli autori moderni che hanno attualizzato il
diritto naturale, la natura decade a fenomeno: essa tende a divenire un
fatto puramente esterno e completamente opinabile (che viene varia-
mente inteso e giudicato sulla base delle diverse culture, ad esempio).

Alla luce di tutto questo appare chiaro come il recupero della filo-
sofia realista, in Rothbard, abbia quale principale referente il pensiero

8 Ancora una volta puo essere utile fare ricorso a Bobbio, che al riguardo ¢
piuttosto esplicito: “Per quanto I’idea del diritto naturale risalga all’eta classica, e
non abbia cessato di aver vita durante I’eta di mezzo, quando si parla di dottrina o
di scuola del diritto naturale, senz’altra aggiunta, o piu brevemente, con termine
pil recente e non ancora accolto in tutte le lingue europee, di giusnaturalismo, ci
si riferisce alla riviviscenza, allo svolgimento e alla diffusione che I’antica e ricor-
rente idea del diritto naturale ebbe durante I’eta moderna, nel periodo che corre
fra P’inizio del Seicento e la fine del Settecento” (Bobbio, Societa e Stato nella filoso-
fia politica moderna, p.17).

87 Olgiati, Il concetto di giuridicita in San Tommaso d’Aquino, p.166.

88 Sulla storicita e sulla modernita delle istituzioni statali la letteratura ¢
ormai sterminata. Per una presentazione generale di tali temi si vedano: Tilly
(ed.), The Formation of National States in Western Europe; Poggi, The State. Its Nature,
Development and Prospects.

8 11 che non esclude, ovviamente, che vi siano innumerevoli e costanti risco-
perte del diritto naturale, oltre ad innumerevoli ammissioni che vi sarebbe — nel
diritto naturale — un nucleo di verita in qualche modo irriducibile.

135



medievale scolastico e soprattutto la lezione tomista. Tutto questo puo
certo sorprendere, se si considera che lo studioso americano fu un
ebreo agnostico e, per tale ragione, nel suo pensiero non vi ¢ alcuna
adesione alle ragioni ultime della Summa Theologica. A dispetto del
fatto che “nell’etica tomista la legge morale € concepita come una par-
tecipazione della creatura razionale alla lex aeterna, e 1a lex aeterna ¢ il
piano divino del mondo”®, in Rothbard la legge morale non poggia su
alcuna teologia razionale. E nonostante cio egli salva un elemento fon-
damentale della lezione cristiana nel momento in cui si sforza di rico-
noscere nella trascendenza dell’altro (nel principio di non aggressione)
un fatto morale che non puo essere messo in discussione.

Non solo quindi Tommaso d’Aquino ¢ fondamentale agli occhi di
Rothbard in quanto autore che difende la razionalita umana e la pos-
sibilita di compiere esperienze (tanto nell’ambito fisico come in quello
morale). La stessa declinazione personalistica dell’aristotelismo scola-
stico, grazie al quale il pensiero greco ¢ investito dal cristianesimo e
quindi da una civilta all’interno della quale vi ¢ I'idea di un Dio che
st fa uomo, offre suggestioni importanti allo studioso americano, che
evidenzia la continuita tra il razionalismo medievale e il liberalismo
moderno.”

A tale proposito ¢ importante evidenziare come Rothbard si
ricolleghi esplicitamente a quella declinazione individualistica del
diritto naturale di matrice medievale che ha trovato espressione —
dopo Tommaso — nella Seconda scolastica e, infine, in John Locke. E
proprio dall’incontro tra il realismo filosofico e la valorizzazione cri-
stiana della persona individuale (creata ad immagine e somiglianza di
Dio) che nella cultura europea ¢ emersa I’idea di diritti individuali
assoluti: antecedenti ogni istituzione ¢ ogni ordine positivo. Rothbard
stesso € insieme a lui altri importanti studiosi liberali, d’altra parte,
fin dagli anni Settanta sono stati impegnati un lavoro di rielabora-
zione storica delle pit lontane origini del liberalismo.”

Se a lungo si volle vedere in Scoto e in Ockham I’unica origine
del concetto di diritti soggettivi, la storiografia pil recente ha portato
alla luce quell’importante linea di pensiero che connette Tommaso a

% Vanni Rovighi, Introduzione allo studio di Kant, p.246.

1 Questa stessa relazione fu avvertita, seppure in un quadro concettuale
almeno in parte differente, da Alessandro Passerin d’Entréves, per il quale “nel
liberalismo ¢ sempre la ripresa di temi medievali che tempera la grande direttrice
verso I’assoluta sovranita dello Stato moderno” (Passerin d’Entreves, Lo Stato. Pro-
filo storico-dottrinale, p.130).

2 Chafuen, Cristiani per la liberta; Rothbard, Economic Thought before Adam
Smith. Austrian Perspective on the History of Economic Thought.

136



Locke e che trova nella Seconda Scolastica, prima, e nei Levellers®, poi,
1 propri maggiori interpreti.®* Sottolineare ’emergere di una teoria
soggettiva del valore in studiosi come Juan de Mariana, Francisco
de Vitoria e Francisco Suaréz vuol dire, d’altra parte, cogliere un
legame profondo tra tali studiosi e la scuola austriaca che prendera le
mosse, nel secondo Ottocento, dai lavori di Carl Menger.”> Ma eviden-
ziare questa continuita permette pure di cogliere I’espressione, soprat-
tutto in Mariana, di posizioni veramente intransigenti “in difesa della
liberta in campo politico cosi come in quello economico, tanto da
giungere a definire tirannico ogni potere legibus solutus”.*®

E proprio in questi autori e in seguito, ancor pill compiutamente,
in Locke che si compie I'incontro tra una visione solidamente realista
e quella nuova valorizzazione della persona singola che il Cristiane-
simo aveva posto al centro della scena. In qualche misura, ¢ in questo
modo che il diritto naturale classico si emancipa compiutamente dalla
polis (da una visione organicistica della societa) per ricercare una giu-
stizia che punti a tutelare i diritti naturali del singolo e, quindi, la
dignita della persona umana.

Esattamente in questo senso Rothbard mette in risalto il contri-
buto di un eminente storico inglese del diciannovesimo secolo, Lord
Acton, il quale “comprese chiaramente che il grande difetto del con-
cetto di filosofia politica giusnaturalistica dei Greci antichi — e dei loro
epigoni — era quello di assimilare la politica alla morale, per poi consi-
derare lo Stato come ’agente morale supremo”.”” Rothbard sottolinea
come ci0 che fu compreso dal cattolico Acton era stato invece ignorato
da una larga parte della tradizione giusnaturalista. E quindi grazie a

3 Sul giusnaturalismo e sul radicalismo individualista di uno tra i massimi
protagonisti di questo movimento politici si veda: Kurrild-Klitgaard, “Self-Owner-
ship and Consent: The Contractarian Liberalism of Richard Overton”.

*+ Uno studioso che da tempo sta portando alla luce i legami tra il volontari-
smo della scuola francescana e lo sviluppo della scolastica tomista ¢ Luca Parisoli,
per il quale all’interno della seconda Scolastica ¢ grazie al “trionfo della nozione
di diritto soggettivo” che dalla “dominanza del diritto oggettivo di matrice roma-
nistica, dall’ordo rerum tomista che fonda ogni ordinamento politico e giuridico,
si passa all’affermazione della centralita della liberta metafisica della persona e
dell’espressione della volonta come fonte di legittimazione di ogni titolarita giu-
ridica” (Parisoli, “Domingo de Soto e I’affermazione del diritto ad essere poveri”,
pp. 5-6).

% Come ha scritto Jesus Huerta de Soto, all’origine della teoria soggettiva
del valore ¢ possibile riconoscere una forte tonalita cattolica (Huerta de Soto,
Dinero, crédito bancario y ciclos econémicos).

% Cfr. Zanotto, Il movimento libertario dagli anni Sessanta ad oggi: radici storico-
dottrinali e discriminanti ideologico-politiche, p. 43.

7 Rothbard, The Ethics of Liberty, p. 18 (trad. it.: p. 32).

137



questa elaborazione che conduce da Tommaso a Locke che la rivolu-
zione introdotta all’interno della civilta occidentale dal Cristianesimo
(ma gia anticipata, in realta, dagli Stoici) porta ad attribuire ai singoli
individui quei diritti naturali che, da Ii in poi, verranno riconosciuto
come naturali.

Sul nesso tra la liberta individuale e la proprieta tutti questi
autori sono molto espliciti. Ma ¢ interessante notare come questa tra-
dizione abbia conosciuto inattese manifestazioni anche in epoche piu
recenti e in autori solitamente non accostati al liberalismo pilu coe-
rente e radicale. Eppure, in talune parti della sua Filosofia del diritto,
Antonio Rosmini adotta una prospettiva proprietarista che coincide
perfettamente con le tesi di Rothbard: “quale ¢ il principio da noi
posto di limitazione all’attivita naturale di ciascun uomo? Questo: di
“non far male altrui”, ovvero di “non ledere ’altrui attivita in quanto
¢ personale”, ovvero di “non diminuire I’altrui proprieta”: perocché
far male altrui non vuol dir altro, se non ledere la liberta personale,
ovvero la proprieta. Io posso adunque operare ed opero sempre cose
lecite fino a tanto che non diminuisco o intacco Ualtrui proprieta”.”

11 diritto come persona di Rosmini ¢ quindi del tutto convergente
con il proprietarismo di Locke e Rothbard, dal momento che in questi
autori ¢ impossibile comprendere il significato autentico della self-
ownership se non si avverte quanto in essi sia forte lo scrupolo di fronte
al prossimo e all’esigenza di garantirgli una difesa di fronte ad ogni
ipotesi di aggressione e ingiustizia.

Ma anche se ha avuto interpreti molto importanti, questo giusna-
turalismo dei diritti naturali ha comunque conosciuto — nel corso degli
ultimi due secoli, in particolare — una grave crisi. La relativa debo-
lezza di tale orientamento ¢ comunque da mettere in connessione con
il parallelo declinare del realismo filosofico, da un lato, e con I’avan-
zata di prospettive collettiviste (funzionali all’espansione dei poteri
pubblici sovrani), dall’altro. Al progressivo indebolimento della razio-
nalita filosofica, infatti, ha significativamente contribuito quella linea
di pensiero che in vario modo contesta I’esistenza dei diritti naturali
e, in tal modo, vanifica sotto tanti punti di vista la possibilita stessa di
mettere in discussione I'ordine politico.”

%8 Rosmini-Serbati, Filosofia del diritto, p. 197.

% Come si ¢ gia detto, Pimportanza di Hume entro tale storia intellettuale
risulta evidente in quei passi in cui egli nega il problema stesso del consenso e
riconduce la legittimita al mero persistere temporale dell’istituzione politica (tale
tesi, nel corso del ventesimo secolo, ¢ stata ripresa tra gli altri anche da un con-
servatore quale Guglielmo Ferrero). Secondo Hume, infatti, il popolo “non sup-
pone nemmeno che il suo consenso sanzioni ’autorita del principe” e acconsente

138



Venuto meno il diritto naturale, infatti, cosa resta? Rimangono
le istituzioni pubbliche incaricate di definire e amministrare la legge
e anche quell’insieme di opinioni e pretese su cui in larga misura si
regge ogni effettivita. Il tramonto del giusnaturalismo, insomma, ha
lasciato libero campo alla prospettiva legalista del positivismo giuri-
dico e alle diverse correnti storiciste, le quali in piti di un’occasione si
sono sforzate di ridurre ogni criterio di giustizia alla semplice espres-
sione delle opinioni prevalenti. Il declino dell’idea di verita e, paralle-
lamente, ’abbandono dei diritti individuali hanno aperto la strada al
trionfo della sovranita e, in particolare, della sua ultima e piu potente
incarnazione: quella democratica.'®

Sulla connessione tra gli interessi delle classi politiche e la
progressiva dissoluzione dell’idea stessa di diritto naturale, Passerin
d’Entreves ha scritto: “Nello sforzo di costituire la propria assoluta
sovranita e di svincolarsi da ogni ordine superiore non solo giuridico
e politico, ma di qualunque genere, lo Stato e 1 suoi teorici appunta-

volentieri ad ubbidire a costui “perché pensa che, per il lungo possesso, egli abbia
acquisito un titolo indipendente dalla scelta o dall’inclinazione popolare” (Hume,
“Sul contratto originale”, p.244). Di Ferrero si veda in particolare: Ferrero, Potere.
I Geni invisibili della Citta.

100 Per Uberto Scarpelli, d’altra parte, il “grave, arduo, complesso” problema
sollevato dal diritto naturale — il quale focalizza la propria attenzione sulla ten-
sione tra diritto e coscienza, tra istituzioni e legittimita — puo essere risolto ricor-
rendo a taluni concetti kelseniani e al ruolo che, entro la reine Rechtslehre, gioca
la “norma fondamentale”. Lobiezione di coscienza di fronte a leggi ingiuste si
potrebbe porre allora solo di fronte ad ordinamenti illegittimi nel loro complesso:
“la valutazione etica ¢ da fare non sulle singole norme astrattamente considerate
ed artificiosamente separate nel giudizio dal complesso del diritto di cui fanno
parte, ma sul diritto nel suo complesso”. Nella logica del pensiero di Scarpelli, ¢
chiaro che la liberta e la responsabilita dell’individuo hanno il diritto-dovere di
esprimersi di fronte allo Stato autoritario, ma non certo di fronte ad istituzioni
liberaldemocratiche. Secondo questo autore, “il valore del positivismo giuridico
non € assoluto e fuori discussione; ma ¢ in relazione alla forma dello stato ed
alla legge che si applica. In uno stato tirannico, con una legge di violenza e di
oppressione, il metodo giuridico positivo ¢ strumento del male, e servo del male ¢
il giurista e giudice che con metodo positivo applica la legge. Nello stato libero e
moderno — per chi pensa che lo stato libero e moderno sia una delle piu alte con-
quiste della civilta — essa ha il valore stesso di quella forma di organizzazione giu-
ridica della societa” (Scarpelli, “Diritto naturale vigente”, p.100, p.112 e p.121).

Questo sta ad indicare che per Scarpelli la semplice procedura di selezione
della classe politica (autocratica o democratica) ¢ sufficiente ad eliminare, di fatto,
Pintero penoso dibattito sulle leggi ingiuste. E come se i civili irakeni, serbi o
afgani che negli ultimi anni sono stati vittime di bombardamenti “democratici”
avessero una dignita inferiore di quanti sono stati uccisi dalle polizie di regimi
totalitari.

139



rono anzitutto le loro armi contro quell’ordine universale, superiore
alle singole comunita politiche, che era il diritto naturale”.! Un con-
cetto analogo ¢ espresso da Rothbard nel momento in cui evidenzia
come “la semplice esistenza di un diritto naturale che la ragione
puo scoprire sia una minaccia, potenzialmente assai seria, allo status
quo e un permanente atto d’accusa al regno della cieca adesione alla
tradizione o a quello dell’arbitraria volonta dell’apparato statale”. Il
metodo razionale di chi ricerca un ordine in sé giusto ¢, per lo studioso
americano, quello pitl pienamente umano e anche “il piu ‘rivoluziona-
rio’ nei confronti di un qualsiasi status quo”.'*

Questa considerazione permette di cogliere I'importanza di
quanto ha rilevato pure Sergio Cotta in merito al ruolo del diritto
naturale: “Largomentazione logico-formale della filosofia analitica
non invalida (...) la funzione del diritto detto “naturale”. Poiché ¢ il
diritto positivo ad avere una esistenza storico-fattuale, posta quindi
sul piano dell’esserci, la fallacia naturalistica non vieta in alcun modo
di pensare e di proporre il diritto detto “naturale” come il dover essere
del diritto positivo, ossia come il suo superiore criterio normativo”. Da
qui Cotta deriva la conclusione che “sotto questo profilo la funzione del
cosiddetto “diritto naturale” ¢ non solo del tutto legittima ma altresi
indispensabile”.10?

La tesi secondo cui il diritto naturale fu (anche, non certo solo)
uno strumento di autotutela della societa civile e dei singoli di fronte
alle crescenti pretese dei governanti trova una curiosa conferma per-
fino in Norberto Bobbio, secondo il quale “tante sono state le critiche
insigni ai diritti naturali, da Bentham a Hegel, da Marx a Croce, che
c’¢ da dubitare che quella dottrina possa servire oggi a qualcosa di
piu che a fornire argomenti agli interessati difensori della intangibi-
lita della proprieta privata”!%. Bobbio avversa tanto il diritto naturale
quanto la tradizione liberale classica, ma certo non ignora il collega-
mento tra giusnaturalismo e proprieta.

101 Passerin d’Entreves, Lo Stato. Profilo storico-dottrinale, p.110.

102 Rothbard, The Ethics of Liberty, p.17 (trad. it.: pp.31-32).

103 Cotta, Giustificazione e obbligatorieta delle norme, p.75. In questo senso
appare convincente quanto afferma Dario Quaglio nel momento in cui sostiene
che “non si potra mai parlare di giusnaturalismo se non si riconoscera che le
norme che violano in modo pitt 0 meno palese la finalita ontologica dell'uomo non
sono diritto” (Quaglio, Giorgio Del Vecchio. 1 diritto fra concetto e idea, pp.77-78).

104 Bobbio, “Sul diritto naturale”, p.432. E del tutto evidente come in questo
passo Bobbio si schieri tra i difensori della sovranita politica (e contro, quindi,
Pintangibilita - naturalmente “interessata” - della proprieta privata), ma il suo
giudizio in merito alla funzione storica libertaria del diritto naturale coincide con
quello dato da Passerin d’Entreves.

140



3. Proprieta, autoproprieta e uguaglianza
3.1 Successione patrimoniale e punizione dei crimini

Dopo aver presentato lo scenario storico-teorico nel quale si col-
loca il dibattito sul giusnaturalismo libertario, a questo punto vanno
esaminate le specifiche tesi di Rothbard che Diciotti respinge, giudi-
candole tanto lontane dal senso comune.

Egli dapprima introduce alcuni temi di Rothbard e del liberta-
rismo e, a tale scopo, delinea la teoria liberale in tema di proprieta
evidenziando 1 tratti essenziali del diritto penale nella rivisitazione
rothbardiana.!®> Ma il suo obiettivo ¢ principalmente quello di offrire
al lettore tutti gli elementi utili a comprendere come Rothbard sia
incoerente rispetto alle proprie premesse. Due, tra le altre, sono le
questioni che egli esamina con particolare attenzione: I’istituto della
successione ereditaria'® e la relazione giuridica che unisce genitori e
figli.o”

In merito alla questione dell’eredita, ’analisi di Diciotti poggia
su un errore di comprensione del testo. Nel diciottesimo capitolo di
The Ethics of Liberty, infatti, non ¢ in alcun modo possibile rinvenire
un qualche rigetto dell’ “idea che abbia un valore giuridico la dichiara-
zione con cui un soggetto prende un impegno contrattuale”.!”® Diciotti
fraintende il testo rothbardiano quando afferma che nella teoria liber-

195 Diciotti, supra, pp. 9-16.

196 Diciotti, supra, pp. 44-46.

17 Diciotti, supra, pp. 46-50. Non si puo non rilevare, perd, come entrambi i
temi siano tutt’altro che cruciali per quanti vogliano giudicare il pensiero dell’au-
tore di The Ethics of Liberty; e questo non soltanto perché non occupano affatto una
posizione centrale nell’elaborazione teorica dello studioso americano, ma soprat-
tutto perché le sue idee in tutte e due queste materie provengono dagli studi di
un professore di Stanford, Williamson M. Evers. In una nota al paragrafo 14 di
The Ethics of Liberty (“I fanciulli e 1 loro diritti”) Rothbard scrive: “Le argomen-
tazioni di questo paragrafo e dei successivi si basano in ampia misura su Evers,
‘Political Theory and the Legal Rights of Children’, (dattiloscritto non pubbli-
cato), pp.13-17” (Rothbard, The Ethics of Liberty, p. 101, nota 7; trad. it.: p. 246,
nota 7). Piu avanti, nella prima nota del paragrafo 19 (“Diritti di proprieta e teoria
del contratto”, in cui Rothbard presenta le sue tesi in materia di contratto e pro-
messa), egli dichiara di essere debitore - per quel paragrafo - di quello che defini-
sce un “ottimo articolo” del medesimo studioso: Evers, “Toward a Reformulation
of the Law of Contracts” (cfr. Rothbard, The Ethics of Liberty, p. 133, nota 1; trad.
it.: p. 251, nota 1).

108 Diciotti, “Il capitalismo libertario (e illiberale) di Murray N. Rothbard”,
p. 210.

141



taria “nessuno ha il diritto che qualcun altro mantenga una promessa
o un impegno che aveva assunto”.!” Al contrario, tutto lo sforzo di
Rothbard ¢ volto a distinguere tra un concreto impegno contrattuale ed
una generica promessa (nudum pactum).

Lintera riflessione di Rothbard sulla promessa si propone di evi-
denziare come non sia possibile disporre della volonta altrui e come,
per questo motivo, non sia ammissibile né concepibile una relazione
contrattuale che conduca ad una forma di schiavitu volontaria. Ma
egli non avversa affatto i contratti in quanto tali! D’altro canto, il capi-
tolo inizia proprio con queste parole: “Il diritto di proprieta implica
il diritto di concludere contratti per cedere o scambiare titoli di pro-
prieta con i beni di un’altra persona”.!'” Rothbard parla non solo di
scambio, ma anche di cessione e quindi ammette apertamente — come
¢ ovvio — la facolta di donare beni che si possiedono. Nelle pagine
seguenti egli si sofferma proprio sui contratti che implicano un tra-
sferimento differito (quale deriva, appunto, da una disposizione testa-
mentaria) e anche qui ’autore americano distingue tra le semplici
promesse e i contratti effettivi, che ¢ necessario ritenere vincolanti.

Lesempio scelto da Rothbard fa proprio al caso nostro. Egli
scrive: “se (...) A dice a B: ‘con il presente atto accetto di trasferirti
10.000 dollari entro un anno’, allora si tratta della dichiarazione di un
trasferimento di titolo di proprieta in qualche data futura, che € vinco-
lante”."! Nel momento in cui un soggetto decide che la sua abitazione
dovra — nel giorno stesso della morte — essere trasferita al figlio, siamo
esattamente in questa situazione. Abbiamo un titolare legittimo, un
titolo alienabile, un impegno contrattuale esplicito, una data prefis-
sata (sebbene non ancora nota). In altre parole, il testamento ¢ una
cessione differita in cui il cedente ha la facolta di rendere segreta per
lungo tempo la propria volonta, che puo anche modificare ripetuta-
mente (cambiando i termini e i destinatari delle decisioni testamenta-
rie).!2

Vi ¢ un’altra considerazione che merita di essere fatta. In una
logica giuridica che voglia restare ancorata al realismo individualista,
non c’¢ affatto bisogno di fare ricorso a kelseniani “comandi depsico-
logizzati” per accettare la fondatezza delle decisioni testamentarie. Se

19 Diciotti, supra, p.44.

110 Rothbard, The Ethics of Liberty, p.133 (trad. it.: p.201).

1t Rothbard, The Ethics of Liberty, p.141 (trad. it.: p.213).

2 Diciotti afferma che i testamenti “possono essere concepiti come impegni
simili alle promesse” (Diciotti, supra, p.44; il corsivo ¢ mio), ma il problema sta
nel fatto che egli forza questa somiglianza e soprattutto sottostima la complessita
delle differenti modalita che la proprieta assume in Rothbard e nel libertarismo.

113 Leoni, “Diritto e politica”, p.205.

142



sul piano del diritto naturale il trasferimento dei titoli di proprieta ¢
— per Rothbard - definito in maniera esauriente dalla volonta del pro-
prietario nel momento in cui viene assunta quella decisione, sul piano
il quale cio che fa ritenere esistenti le volonta dei testatori defunti
“anche quando i loro autori originari pill non ‘vogliono’ ¢ semplice-
mente una serie di atti psicologici (pretese) di altre persone”!'* (gli
eredi del testatore, in particolare).

Se Rothbard non appare in contraddizione con le proprie pre-
messe teoriche nel momento in cui difende la legittimita del trasferi-
mento delle proprieta connesso ad un’esecuzione testamentaria, molto
meno coerente appare Diciotti stesso quando — seppure con una for-
mula vagamente dubitativa — mostra di apprezzare I'ipotesi di D. W.
Haslett secondo cui dovremmo considerare illegittimo I'istituto della
successione ereditaria e quindi, ad esempio, del tutto giusta I’espul-
sione da casa di quei figli a cui vengano a mancare i genitori con cui
prima vivevano (e questo a dispetto della volonta dei defunti di con-
siderare 1 discendenti quali eredi legittimi).!'* Si fatica a capire, per
giunta, come questa prospettiva possa essere conciliata con i ripetuti
appelli al common sense, alle opinioni piu diffuse e a quelle che Diciotti
definisce le pitt comuni “intuizioni morali”.'"®

Chiarito come Pistituto dell’eredita sia perfettamente coerente
con la logica di un ordine libertario, anche il problema della punizione
degli illeciti commessi ai danni di soggetti deceduti prima dell’eroga-
zione della pena puo essere agevolmente risolto.!'® Saranno gli eredi,
infatti, a preoccuparsi di far punire quanti hanno commesso questo
o quell’illecito. Né regge la tesi secondo cui “un criminale che per
mero divertimento andasse in giro ad uccidere 1 barboni addormentati
sui marciapiedi potrebbe continuare a coltivare il suo kobby per lungo
tempo”!'", nell’ipotesi che le vittime non abbiano eredi riconosciuti. E
del tutto evidente, infatti, che in casi simili chiunque potrebbe ricono-
scersi erede e, conducendo un’azione legale contro il responsabile del

14 “Plipotesi che 1 beni di un individuo diventino res nullius nel momento
in cui egli muore ¢, dal mio punto di vista, degna di considerazione”; Diciotti, “Il
capitalismo libertario (e illiberale) di Murray N. Rothbard”, p.210. In realta, i casi
sono due: o si accetta ’idea che il proprietario sia legittimato a disporre dei propri
beni (e quindi egli puo decidere di lasciarli in eredita a chi vuole); oppure si nega
in qualche modo legittimita ai titoli di proprieta ¢ allora non si deve neppure
attendere il momento della successione testamentaria per procedere all’esproprio
di ogni bene.

5 Diciotti, supra, p.79.

116 Per le critiche di Diciotti al riguardo si veda: Diciotti, supra, pp.50-54.

7 Diciotti, supra, p.51.

143



crimine, legittimare nei fatti tale sua pretesa.

Diciotti sostiene che poiché I'universo libertario ¢ un universo
di diritti di proprieta, la scomparsa del soggetto che ne era titolare
farebbe venir meno ogni obbligo. Ma in realta se un proprietario viene
danneggiato, egli acquisisce un credito potenziale nei riguardi del
responsabile di quella azione aggressiva; e se muore prima di avere
ottenuto giustizia, ¢ del tutto evidente come gli obblighi che gravano
su quanti hanno commesso I’illecito non si estinguano, ma muti sol-
tanto il creditore di tali benefici (che non ¢ piu il proprietario, ma
Perede).!'

A questo proposito ¢ anche necessario rilevare come le critiche
indirizzate alle ipotesi di Rothbard in tema di diritto penale sembrino
non cogliere che al centro delle sue preoccupazioni vi ¢ I’esigenza di
raddrizzare il torto, ovvero di riportare — nei limiti del possibile — la vit-
tima nella situazione precedente all’aggressione. E del tutto evidente
come non esista alcun modo per far si che cio che & avvenuto, non sia
mai successo. Questo ¢ particolarmente evidente nel caso di lesioni
o omicidi, ma in realta ¢ vero in ogni caso. Una donna anziana deru-
bata del proprio portafoglio puo subire un trauma che nessuna restitu-
zione di quanto le era stato sottratto (anche nell’ipotesi in cui il ladro
sia obbligato a darle molto piu di quanto aveva preso) potra mai del
tutto sanare. Pero Rothbard ritiene necessario considerare la condi-
zione della vittima quale questione fondamentale.

Egli affronta percio tale problema adottando due criteri: la puni-
zione e la proporzionalita. Laggressore deve poter essere oggetto di
un castigo, sebbene la vittima possa ovviamente liberare da qualsiasi
onere (e in ogni momento) il responsabile del crimine. Non la riedu-
cazione e in fondo neppure la deterrenza, allora, giustificano la pena,
ma solo quei principi di giustizia che chiedono che I’aggressore sia
“consegnato” alla vittima affinché il torto sia raddrizzato. A questo
punto interviene il secondo criterio, dal momento che questa perdita
dei propri diritti di proprieta da parte del criminale ha limiti ben pre-
cisi, definiti dal tipo di aggressione.'"”

18 Come ¢ facile constatare, in questo e in molti altri casi la logica di un
ordine libertario non differisce significativamente da quella dei nostri sistemi
positivi. Se A ¢ creditore nei riguardi di B e, morendo, lascia questo suo credito a
C, quest’ultimo ¢ legittimato ad agire per entrare in possesso di quanto B doveva
ad A.

19 Le difficolta di tale teoria sono molte (si pensi, in particolare, a quei cri-
mini — su cui giustamente Diciotti richiama ’attenzione — come "omicidio, per i
quali nessuna sentenza potra mai neppure lontanamente dare giustizia), ma Roth-
bard stesso ne era perfettamente consapevole. Egli stesso sottolineo come il tema

144



Come Rothbard sottolinea, in un sistema penale libertario
sarebbe molto piu frequente, con ogni probabilita, il ricorso al risar-
cimento. Ed ¢ pure evidente che la difficolta a definire Pentita del
risarcimento potrebbe essere risolta (anche in forme necessariamente
imperfette) grazie all’emergere di una giurisprudenza che, entro un
sistema competitivo, offra modelli e precedenti.!”® Non vi ¢ alcun
dubbio che il valore sia soggettivo e che, al tempo stesso, le condizioni
dettate dal contesto di un processo implichino che il giudice si sforzi
quanto piu ¢ possibile di valutare nel migliore dei modi I’entita del
danno, tenendo in considerazione sia la personalita e il giudizio della
vittima che le valutazioni del danno provenienti dal pitt ampio conte-
sto economico.!?!

Rothbard fa suo un suggerimento di Walter Block nel momento
in cui afferma che la pena puo essere immaginata come doppia rispetto
al danno subito dalla vittima (“due occhi per un occhio, due denti
per un dente”). La tesi ¢ che quanti ledono 1 diritti altrui perdano,
automaticamente, ogni legittimazione a disporre di ci0 che essi hanno
negato negli altri. La versione rafforzata della lex talionis viene da
qui: dalla somma tra quanto ¢ dovuto come semplice risarcimento e
quanto si ¢ perduto a causa dell’aggressione portata ai titoli di pro-

della punizione fosse “uno degli aspetti della teoria libertaria meno approfonditi”,
aggiungendo comunque che “tale teoria nei sistemi correnti versa in condizioni
almeno altrettanto fallimentari che nella teoria libertaria”; Rothbard, The Ethics of
Liberty, p.85 (trad. it.: p.139 e p.242).

120 Da economista “austriaco” e allievo di Mises, Rothbard € consapevole
dell’impossibilita di definire il valore oggettivo — ad esempio — di un bene distrutto.
Sulla base di questo Diciotti afferma che in Rothbard vi sarebbe “il rifiuto di
concepire il valore dei beni come valore di mercato” (Diciotti, supra, p.56), ma
in realta il vero problema ¢ che I'idea che esista un valore di mercato ¢ un auten-
tico mito! E del tutto assurdo ritenere che ad ogni ente possa essere attribuito un
“prezzo”, indipendente dalle azioni e dalle preferenze di chi vende e chi compra,
di chi offre e di chi domanda. Su questo punto, tanto la teoria classica del valore-
lavoro quanto la piu moderna concezione del “prezzo di equilibrio” falliscono
miseramente. Quando Diciotti accusa quindi Rothbard di non comprendere come
“sia rischioso importare ciecamente concetti e teorie da una disciplina all’altra”
(Diciotti, supra, p.57 [nota 90]), egli sembra non avvedersi di come i giuristi
troppo spesso siano ancorati —nella loro attivita pratica e nella loro riflessione teo-
rica — a dottrine economiche indifendibili. Come ebbe a rilevare Giovanni Sartori,
in generale “cio che costituisce ‘problema’ per una data disciplina, diventa ‘dato’
— cio¢ un presupposto scontato — per le discipline attigue” (Sartori, “Alla ricerca
della sociologia politica”, p.598). Questo ¢ normale e comprensibile, ma non si
puo negare che sia fonte di errori e travisamenti. Non si tratta, allora, di importare
o non importare, ma di importare merce di qualita e non prodotti scaduti o inuti-
lizzabili.

145



prieta altrui.'” Per di piu, oltre alla restituzione del maltolto e alla
pena conseguente all’atto delittuoso, secondo Rothbard (che qui acco-
glie un suggerimento di Nozick) la sentenza deve prevedere anche
un’ulteriore pena che compensi “in qualche modo la vittima degli
aspetti di paura e incertezza della sua avventura”.'”> Questa considera-
zione, cosi come lo stesso argomento sul doppio taglione, va intesa alla
luce della volonta di orientare la giustizia affinché si schieri a tutela
degli innocenti e costringa i criminali a rimediare a cio che hanno
fatto.

E chiaro che ogni ricezione europea di simili analisi deve fare 1
conti con la grande distanza che, su tali questioni, separa la sensibilita
e la cultura americane da quelle prevalenti nel Vecchio Continente.
Tutto cio risulta particolarmente evidente nel momento in cui Roth-
bard ammette la pena capitale, dato che “un criminale puo perdere
il proprio diritto alla vita (...) se ha privato una vittima dello stesso
diritto”.!2*

In realta, pero, per una migliore comprensione della riflessione
rothbardiana su tali temi possono essere utili due ulteriori conside-
razioni. La prima ¢ che all’interno degli ordinamenti giuridici degli
Stati la pena di morte ¢ valida, ovviamente, ogni qual volta il sistema
normativo lo ammette; 'unica vera differenza, allora, € che in una
societa libertaria (venendo meno il monopolio legale della violenza)
questa decisione non spetta ai legislatori, ma alle vittime e quindi ai
loro eredi (e solo nel caso, naturalmente, che il criminale si sia mac-
chiato di un omicidio e quindi la pena di morte rispetti il principio
di proporzionalita).!?® In secondo luogo, proprio per questo motivo, &
necessario analizzare la teoria rothbardiana come una teoria che, nel

121 | evidente, infatti, che anche se ogni valore & soggettivo, non & possibile
escludere che la vittima sia portata a sovrastimare — al fine di ottenere un risarci-
mento piu elevato — il suo stesso apprezzamento del danno subito.

122 Un esempio puo forse aiutare a chiarire la posizione di Rothbard. Quando
un errore della banca trasferisce sul mio conto una somma che non ¢ mia, i0 Sono
tenuto solo a restituire quella cifra al legittimo proprietario. Ma se io mi sono
impossessato illegittimamente di quella somma di denaro (manipolando in modo
disonesto il programma che gestisce i conti correnti, ad esempio), ¢ evidente che
la semplice restituzione non puo bastare.

123 Rothbard, The Ethics of Liberty, p.144 (trad. it.: p.89).

124 Rothbard, The Ethics of Liberty, p.85 (trad. it.: p.140).

125 Questo significa che mentre all’interno degli ordinamenti statuali la stra-
tegia dei militanti contro la pena di morte consiste essenzialmente nel conquistare
il favore dei membri delle classi politiche, in un ordine libertario essa sarebbe
orientata verso un’opera di persuasione delle vittime potenziali e, quindi, di ogni
singolo individuo.

146



momento in cui non definisce in anticipo quali sono gli orientamenti
culturali e le preferenze degli individui che si troveranno sulla scena,
non puo assolutamente escludere taluni esiti.

Quando Rothbard afferma che chi lede i diritti altrui perde — in
modo analogo e anzi proporzionale — il legittimo controllo di quegli
stessi diritti e, altro elemento importante, quando egli pone al centro
di ogni considerazione la vittima e la sua soggettiva valutazione del-
loffesa subita, ¢ del tutto evidente che una pena come quella capitale
non puo essere esclusa a priori (anche se, come Rothbard sottolinea a
piu riprese, definire il limite massimo non implica affatto che quella
debba essere la pena, dato che la vittima puo “accontentarsi” di una
punizione meno pesante; tanto piu in un sistema come questo, che
proprio in virtu della sua struttura punitiva-retributiva finirebbe per
dare il massimo spazio a pene di tipo pecuniario).

A tale riguardo va detto che le tesi rothbardiane poggiano, in
larga misura, su una riflessione storica e, quindi, sul richiamo a
modelli del passato. Prima dell’avvento della statualita, in effetti, ’ap-
parato di repressione delle azioni delittuose aveva un carattere che
oggi definiremmo “privatistico”, dato che — come ¢ stato rilevato da
Michael R. Weisser — “il crimine era considerato solo nel suo contesto
individuale: era un’azione illegale, un’offesa recata da persona a per-
sona”.'?® Il diritto era essenzialmente uno strumento volto a mante-
nere entro giusti binari le relazioni interpersonali, senza che mai un
ente astratto e impersonale potesse frapporsi, accampando proprie
autonome esigenze. Negli antichi regni germanici “il crimine violento
era un’offesa verso un individuo, non contro la societa”'?” e ’azione dei
poteri pubblici non aveva altro scopo che preservare 1 diritti legitti-
mamente detenuti; perfino la schiavitu per debiti affondava le proprie
radici in questa logica, dal momento che “il lavoro dello schiavo era un
sostituto della compensazione che era andata perduta”.!?®

126 Weisser, Criminalita e repressione nell’Europa moderna, p.50.

127 Fischer Drew, “Another Look at the Origins of the Middle Ages: A Reas-
sessment of the Role of the Germanic Kingdoms”, p.811. Si noti la sintonia con
quanto afferma Rothbard, quando sostiene che in “un mondo libertario non pos-
sono esistere reati contro una indefinita ‘societa’”; Rothbard, The Ethics of Liberty,
p.85 (trad. it.: p.139).

128 Fischer Drew, “Another Look at the Origins of the Middle Ages: A Reas-
sessment of the Role of the Germanic Kingdoms”, p.812. Anche qui le sintonie con
Rothbard sono evidenti: per lo studioso americano, quando un ladro ha gia speso
il denaro sottratto e non ¢ in condizione di restituire il maltolto, “il primo passo
della corretta punizione libertaria sarebbe quello d’obbligare il ladro a lavorare e
di assegnare alla vittima, fino a che la cifra non venga totalmente rimborsata gli
introiti che ne conseguono”; il risultato ¢ che il “criminale permarrebbe in tale

147



Per tutte queste ragioni, “la giustizia penale medievale era una
questione privata” e “ruotava attorno al concetto di vendetta perso-
nale. Quindi la parte lesa aveva in genere la possibilita di controllare
I’intero processo attraverso cui I'imputato veniva giudicato, condan-
nato e punito”. Anche per questo motivo “le pene erano spesso miti,
avendo lo scopo di costringere il criminale ad accettare la responsabi-
lita pubblica delle sue azioni, oltre a fare ammenda per il suo compor-
tamento”.!®

La stessa faida longobarda era essenzialmente un “procedimento
di autotutela del gruppo”® — un ruolo fondamentale, in quel conte-
sto, era esercitato dai nuclei familiari — 1 cui termini-concetti fonda-
mentali erano la invasio (’aggressione) e la compositio (il pagamento di
una somma da parte dell’aggressore, costretto a riconoscere la propria
colpa). Faida e composizione (“guerra” e “giustizia”, nei termini del
linguaggio contemporaneo) non erano affatto in opposizione, allora,
dal momento che il possibile ricorso alla violenza era condizione indi-
spensabile affinché la giustizia si affermasse (e anche affinché quanti
erano intenzionati ad aggredire il prossimo rinunciassero ai loro pro-
getti3).

All’interno della civilta longobarda, la faida entra in crisi quando
Iiniziativa dei gastaldi (i funzionari pubblici) si sostituisce alla logica
dell’autotutela. E interessante notare che “il rafforzamento del magi-
stero punitivo pubblico, se da un lato riduce, anche se logicamente
non riesce a debellare, gli spazi delle tensioni sociali provocate dalle

condizione di giusta schiavitu finché non avesse riparato al torto commesso nei
confronti della vittima” (Rothbard, The Ethics of Liberty, p.86; trad. it.: p.141.

122 Weisser, Criminalita e repressione nell’Europa moderna, pp.50-1. Mario
Ascheri ha evidenziato come nel corso del XIII e del XIV secolo lo stesso ordine
giuridico senese fosse caratterizzato dal “forte privilegiamento della ‘pace privata’
come strumento di estinzione del reato”; in questo modo, a quell’epoca quando
il colpevole ¢ condannato ad abbonare la citta “se entro tre giorni dal reato si
produce documento notarile attestante la pace tra reo e offeso il bando ¢ tolto”
e rimane da saldare solo la somma fissa, relativamente modesta, di cinque soldi
(Ascheri, Diritto medievale e moderno. Problemi del processo, della cultura e delle fonti
giuridiche, p.322; in queste pagine Ascheri recensisce uno studio monografico di
Pazzaglini sul ricorso al “bando” nella societa senese due-trecentesca). E pure
interessante notare come in quel quadro fosse certo meno facile il configurarsi
di quei crimini senza vittime che ora invece caratterizzano una parte rilevante del
moderno diritto penale.

130 Diurni, Le situazioni possessorie nel Medioevo. Eta longobardo-franca, p.50
(nota 8).

Bl Vi era, insomma, anche una funzione deterrente della pena, sebbene
subordinata alla funzione retributiva o compensativa (come mostra il fatto che la
vittima potesse sollevare il reo da ogni pena).

148



guerre e dalle rappresaglie tra gruppi, in cui poteva sfociare lo stesso
procedimento legittimo della faida, dall’altro sovente diviene occa-
sione di maggiori sopraffazioni e di abusi da parte del detentore del
potere bannale. Costui ne fa sovente strumento per affermare una pro-
pria supremazia, per combattere non tanto i ribelli all’ordine sociale,
quanto 1 propri nemici”.!*?

A ben guardare questa ¢ proprio la tesi libertaria sulla modernita
statuale, secondo la quale ¢ impossibile separare il disarmo della societa
civile (Paffermarsi della sovranita quale sovrastruttura di un’organiz-
zazione monopolistica della violenza) e lo scatenamento di quel ter-
rorismo di Stato che ha avuto il suo culmine nella ferocia dei regimi
totalitari.

3.2 I diritti dei bambini nell’ordine libertario

Se lanalisi di Diciotti concernente l'istituto della successione
ereditaria appare a chi scrive il frutto di un’incomprensione del testo
di Rothbard, sicuramente pil interessante ¢ la riflessione sul rapporto
tra genitori e figli. In tal caso, per giunta, la questione centrale ¢ il
nesso essenziale tra liberta individuale e diritto di proprieta.

Dal momento che ogni diritto ¢ — secondo Rothbard — definibile
e comprensibile in termini di diritti di proprieta, il pensatore ameri-
cano riscrive entro la logica del proprietarismo anche il rapporto tra
1 genitori e la prole. Sebbene non siano queste le pagine in cui Roth-
bard adotta le formule maggiormente convincenti e il linguaggio piu
adeguato'®, ’analisi risulta in larga misura coerente e anche sostan-
zialmente condivisibile.

In primo luogo, sulla base del testo rothbardiano si puo affermare
che in un ordine libertario ¢ bambini hanno diritti: tanto ¢ vero, come
Rothbard evidenzia, che genitori o tutori non possono in alcun modo
ucciderli o ferirli.'®* I bambini possiedono diritti in virtu del fatto che
sono proprietari di loro stessi, anche se non hanno ancora la piena
facolta di disporne, dal momento che non sono in grado di tutelarsi

132 Diurni, Le situazioni possessorie nel Medioevo. Eta longobardo-franca,
pp.163-164 (nota 333).

133 Particolarmente insoddisfacente appare anche un’altra analisi di una que-
stione molto specifica, quella dedicata all’aborto (non accettata, tra I’altro, da
molti studiosi libertari), la quale non rispetta neppure quel principio di propor-
zionalita che ¢ al cuore della teoria penale rothbardiana.

134 Su questi stessi temi, interessante ¢ il confronto di idee tra Susan Moller
Okin e Karen I. Vaughn: Moller Okin, Fustice, Gender, and Family; Vaughn, “Who
owns the children? Libertarianism, feminism, and property”.

149



e sostentarsi autonomamente.'*> Non solo: i genitori sono tanto poco
proprietari dei figli (essi dispongono solo del diritto ad educarli) che
“il diritto assoluto a scappare di casa ¢ I’espressione estrema da parte
del ragazzo del suo diritto di proprieta di se stesso, indipendente-
mente dalla sua eta”.!*

Rothbard afferma che 1 bambini si trovano nella medesima con-
dizione degli adulti, con la differenza che non sono compiutamente in
condizione di esercitare tale facolta di decidere su loro stessi: “¢ evi-
dente che il bambino de facto non ha il potere dell’autoproprieta”'?’,
poiché non ¢ in condizione di esercitarla. Ma quel de facto definisce
chiaramente la natura e i limiti del controllo che i genitori esercitano.
Rothbard d’altra parte aggiunge che “il ruolo dei genitori, allora, non ¢
quello di proprietario assoluto, ma di un fiduciario o di un guardiano,
con il diritto di orientare la vita del bambino ma non di aggredire la
sua persona”.!*® Se poi soggetti estranei alla famiglia vengono a sapere
che 1 genitori stanno aggredendo o mutilando i figli, “essi hanno cer-
tamente il diritto di intervenire e fermare quell’aggressione”.!* Di
fronte a diritti naturali violati, d’altra parte, chiunque ¢ autorizzato
ad intervenire. In questa specifica situazione, vi ¢ “il diritto di salvare

135 In questo senso, lo statuto dell’autoproprieta dei bambini e, in maniera
direttamente correlata, il particolare “diritto di proprieta” che i genitori possono
esercitare sui figli sono questioni quanto mai interessanti, che possono aiutare gli
sviluppi futuri dell’intera riflessione libertaria. Mentre in altre circostanze pare
accettare il modello moderno di proprieta, di fronte al caso dei minori egli ¢ por-
tato — per ovvie ragioni — ad uscire da quel paradigma. A giudizio di chi scrive,
d’altra parte, una delle scommesse fondamentali che impegneranno la teoria liber-
taria negli anni a venire sta proprio nella necessita di delineare un modello pit
pluralistico e sofisticato di proprieta, che riconosca 1 “diversi modi di possedere”
che I’epoca medievale ci ha gia fatto conoscere e quindi sposti ’accento dalle cose
possedute ai soggetti proprietari (da riconoscersi come legittimamente “titolari”
all’esercizio di specifiche azioni).

136 Rothbard, The Ethics of Liberty, p.103 (trad. it.: p.161). Per questa ragione
non puo essere accettato quanto scrive Diciotti, secondo cui nel testo rothbardiano
si affermerebbe che “i bambini non sono proprietari di se stessi, ma sono oggetto
della proprieta dei genitori” (Diciotti, supra, p.48). Ancor piu difficile da accettare,
e ancor piu in contrasto con quanto afferma Rothbard, ¢ ritenere che nella societa
libertaria ’applicazione della legge del taglione possa essere intesa — come sugge-
risce Diciotti — nel seguente modo: “se I'individuo A uccide il figlio dell’individuo
B, sarebbe autorizzato a uccidere il figlio di 4” (Diciotti, supra, p.59). Ovviamente
il figlio di 4, secondo Rothbard, non puo essere ucciso in virti dell’assioma di non
aggressione.

137 Rothbard, “Kid Lib”, p.145.

138 Rothbard, “Kid Lib”, p.149.

139 Rothbard, “Kid Lib”, p.149.

150



il minore dall’aggressione e di rimuoverlo dal proprio stato di sogge-
zione nei riguardi dei genitori-criminali”.'#

Appare evidente, insomma, che i genitori non possiedano 1 figli,
ma solo il diritto a educarli'* (e rispettando quei vincoli che qui Roth-
bard evidenzia). Essi possono accudirli, istruirli e farli crescere, ma
non sono in alcun modo obbligati a farlo. In virtu di cio, essi possono
accettare che altre persone adottino un loro figlio (a cui essi possono
rinunciare gratuitamente o in cambio di una somma di denaro, utile
ad esempio per poter adeguatamente educare altri figli'*?). La facolta
di disporre in tal modo del destino dei minori puo sorprendere e scan-
dalizzare. Molti tra coloro che non condividono le tesi del liberalismo
proprietarista trovano inaccettabile che 1 genitori siano legittimati a
decidere in tale maniera del futuro dei minori, ma va sottolineato
come i libertari — da parte loro — trovino ben piu assurdo che un simile
potere sia oggi universalmente attribuito a magistrati, uomini politici,
assistenti sociali e altri funzionari pubblici.!*

La stessa facolta dei genitori di non educare, nutrire e assistere
i propri figli non ha in sé nulla di scandaloso. Per giunta, il diritto
positivo ha spesso ammesso soluzioni quali ’antica “ruota” e, pill in
generale, la possibilita di non riconoscere i figli e consentirne in tal
modo I’adozione.

C’¢ anche da chiedersi come si possa pensare di imporre ad una
madre o ad un padre, con la forza coattiva della legge, di voler bene ad
un figlio mai desiderato e mai accettato.'*

140 Rothbard, “Kid Lib”, pp.149-50.

14 Uno studioso libertario francese, Bertrand Lemennicier, ha parlato a tale
proposito di un “droit de garde”. Cfr. Lemennicier, Le Marché du Marriage et de la
Famuille.

142 Si noti come questa forma di affido orizzontale — senza alcuna interferenza
politica o burocratica — fosse in passato molto frequente, soprattutto quando una
famiglia numerosa non era in condizione di mantenere autonomamente tutti i
bambini.

43 Lo “scandalo” che sorge in molti dal riconoscimento a persone qualun-
que (i genitori) di facolta oggi riservate ai funzionari dell’apparato statale ¢ solo
un’evidente manifestazione di quanto sia ancora radicato il pregiudizio tipica-
mente moderno — un nome per tutti, Max Weber — in virtu del quale i criteri di
selezione e formazione che presiedono alla creazione dell’apparato politico-buro-
cratico sarebbero sufficienti ad assicurare razionalita, universalismo e imparzia-
lita alle decisioni da loro assunte. Cfr. Weber, Economia e societa.

14 Un genitore come Rousseau, che consegno tutti i suoi figli all’orfanatro-
fio di Ginevra (proprio mentre scriveva libri di pedagogia), non puo che suscitare
forti riprovazioni morali, ma difficilmente puo essere fatto oggetto di iniziative
legali volte ad imporgli di non rinunciare alla paternita.

151



Un punto su cui Diciotti ha certamente ragione, ad ogni modo,
¢ quello dell’abbandono del bambino quando tale atto ne comporta la
morte. Rothbard scrive: “Il genitore (...) non puo mutilare o uccidere
suo figlio, e la legge giustamente lo punisce. Ma il genitore dovrebbe
avere il diritto legalmente riconosciuto di non cibare il figlio, cioe di
lasciarlo morire”.'* Una simile conclusione potrebbe essere condivisa
solo se si potesse riconoscere anche in tale caso una netta distinzione
tra azione e omissione: cosa che, pero, non ¢ possibile.

Non vi ¢ dubbio che la distinzione azione/omissione ¢ fonda-
mentale ed ogni teoria della liberta individuale deve in qualche modo
cercare di fissare un simile confine. Bruno Leoni ha fortemente enfa-
tizzato, entro la stessa logica libertaria di Rothbard, la differenza
tra coercizione e omesso aiuto. Egli scrive: “Possiamo disprezzare un
uomo che sa nuotare e non ne salva un altro che sta affogando, ma
sarebbe un abuso di parole dire che, mancando di salvare I'uomo che
affoga, lo ‘costringe’ a morire”.!* Per la tradizione liberale classica
e libertaria, insomma, gli obblighi non contrattualmente sottoscritti
sono solo di natura negativa (non uccidere e non rubare, ad esempio).

Hitler o Stalin sono giuridicamente responsabili perché hanno
materialmente deciso e organizzato lo sterminio di un alto numero
di persone; ogni abitante del mondo occidentale contemporaneo ¢
solo moralmente, ma non giuridicamente, responsabile per la morte
di molti individui dell’Africa che avrebbe potuto salvare con minime
rinunce al proprio stile di vita (aiutando con piu generosita, ad esem-
pio, alcune iniziative missionarie) o armandosi di tutto punto per
interporsi tra tribu aggressive ¢ innocenti aggrediti. La colpa morale
esiste!¥, ma non va confusa con una specifica responsabilita giuri-
dica.

In Rothbard ¢ evidente la preoccupazione di preservare I’essen-
ziale distinzione — su questo punto — tra morale e diritto, ma ¢ possi-
bile introdurre concetti capaci di tutelare ’autonomia dei due ambiti
(e lo spazio che separa ’azione aggressiva dalla semplice rinuncia ad
aiutare gli altri) senza per questo minare i diritti naturali dei minori.

Quando due genitori omettono di nutrire un figlio di pochi mesi o
trascurano di accendere il riscaldamento della sua stanza, non si puo
infatti parlare in senso proprio di omissione. Dinanzi alla peculiare
condizione dei bambini, un’interpretazione non banale e non sempli-

145 Rothbard, The Ethics of Liberty, p.100 (trad. it.: p.158).

146 Leoni, La liberta e la legge, p.63.

147 In questo senso si puo anche dire, con le parole che Eugenio Montale uti-
lizza ne La primavera hitleriana, che “pil nessuno ¢ incolpevole”.

152



cistica di cio che significa agione ci obbliga a considerare quali auten-
tici atti i comportamenti di un genitore che dovessero causare (con
dolo o semplice colpa) la morte del figlio. Infilare un coltello nel cuore
di un altro ¢ un’agione (omicidio). Ma ¢ ugualmente un’agione, pari-
menti omicida, quella di un padre che decidesse di portare in giardino
il proprio figlio di pochi mesi durante una tiepida giornata di gen-
naio e poi lo lasciasse esposto ai rigori della notte, facendolo morire
assiderato. Solo in virtu di un sofisma potremmo chiamare omissivo il
comportamento di un simile genitore che non si sia preoccupato — di
fronte al prevedibile calo notturno della temperatura — di riportare in
casa 'infante.

La particolare situazione in cui si trova un bambino puo quindi
condurre ad affermare, entro una logica rigorosamente libertaria, che
I’accettazione del diritto ad educare un minore comporta anche I’as-
sunzione di precisi doveri e responsabilita, connessi alla speciale fragi-
lita e debolezza che contraddistinguono la condizione dei bambini.'*
Quando Rothbard stesso afferma, come si ¢ detto, che il “genitore
(...) non puo mutilare o uccidere suo figlio, e la legge giustamente lo
punisce”'®; viene aperta la porta all’introduzione di costrizioni che
impediscano al padre e alla madre comportamenti criminali e irre-
sponsabili.

Riconoscere simili obblighi, d’altro canto, non contrasta affatto
con il paradigma libertario. E questo perché I’assunzione del diritto ad
educare comporta ’avvio di una relazione specifica, da cui scaturiscono
ben precisi doveri. Essi pero non sono assoluti e incondizionati, poiché
sono correlati ad un diritto (quello, appunto, di educare il minore),
cosi che ci si puo sottrarre ad essi nel momento in cui si individua
qualcuno che accetti ’onere e ’onore di far crescere il bambino. Per
tale ragione, I’obbligo di accudire i figli non puo essere in alcun modo
trasposto in altri ambiti, quasi fosse possibile (muovendo da 1i) intro-
durre la lunga lista di obblighi di solidarieta che stanno a cuore ai difen-
sori della sovranita, la quale oggi ricerca nei cosiddetti diritti sociali
e nel welfare State la propria formula di legittimazione (dopo essersi

148 Va anche aggiunto che nel momento in cui Rothbard nega che genitori
e tutori possano legittimamente compiere violenze sui bambini, un’interpreta-
zione non banale implica che vadano considerate gravi offese ai bambini non solo
le omissioni (e quindi quella che i pedagogisti definiscono “trascuratezza”), ma
anche le violenze psicologiche. Per la letteratura sul child abuse e sull’importanza
che il tema della trascuratezza ha entro quel genere di ricerche, cfr.: Kempe -
Kempe, Le violenze sul bambino; Cirillo - Di Blasio, La famiglia maltrattante. Dia-
gnost e terapia.

1499 Rothbard, The Ethics of Liberty, p.100 (trad. it.: p.158).

153



variamente appellata — in passato — all’origine sacra del potere, alla
Nazione o agli interessi di classe). '

E quindi la particolare condizione del minore — nelle diverse
caratterizzazioni dei vari stadi evolutivi — ad introdurre questo dovere
che, al di fuori di un simile contesto, appare inaccettabile.’” Ma e
sicuramente vero che non riconoscere gli obblighi derivanti dall’accet-
tazione del diritto ad educare un bambino che ha pochi giorni o setti-
mane di vita condurrebbe a negare i diritti naturali di quell’individuo,
al punto che un tutore che non rispettasse ’obbligo della cura si ren-
derebbe responsabile di un omicidio e, in questo modo, violerebbe il
principio centrale dell’etica sociale libertaria.

Se quindi in questa occasione qualche passaggio della riflessione
di Rothbard (e Evers) non appare sempre convincente, da cio non si
puo derivare un’incoerenza del libertarismo in quanto tale o un’inca-
pacita della teoria libertaria a salvaguardare i diritti fondamentali dei
minori muovendo da un’impostazione schiettamente proprietarista.

3.3 La proprieta di sé e la proprieta del mondo esterno

Nel saggio di Diciotti la questione del rapporto tra genitori e
figli, ad ogni modo, ¢ fondamentale non solo in quanto tema specifico,

150 | significativo, al contrario, come Diciotti sia molto esplicito nel soste-
nere che un atteggiamento improntato a paternalismo non possa essere limitato
a quei casi (minori, handicappati mentali, e cosi via) che rivelano una grave inca-
pacita a prendersi cura di sé, dal momento che egli afferma che esso possa sempre
in qualche misura caratterizzare I’azione pubblica, anche di fronte a quelli che
egli definisce adulti capaci: “non si puo negare che anche gli adulti capaci siano
talvolta tanto stupidi, o ciechi, o privi di forza di volonta, o precipitosi nelle scelte,
da agire, se non costretti a fare altrimenti, in modo del tutto sconsiderato, con
Peffetto di perdere il loro benessere o la loro vita” (Diciotti, supra, p.28). In realta,
proprio quanti responsabilmente si prendono cura dei minori e intraprendono
con tutta la saggezza possibile un’azione educativa sono sempre orientati a far
si che quei bambini possano divenire persone responsabili e autonome, in condi-
zione di agire; e la stessa preoccupazione anima quanti si fanno carico di soggetti
gravemente menomati (essi mirano, nei limiti del possibile e delle concrete speci-
fiche situazioni, ad espandere quell’area di iniziativa e attivita che ’handicap ha
cosi gravemente ristretto).

151 Come si ¢ detto, ¢ evidente che situazioni simili possono presentarsi pure
dinanzi a stati di “infermita” e limitata autosufficienza che derivano non gia dal-
I’eta, ma da malattie. Anche in questo caso nessuno ¢ obbligato ad assumersi il
diritto e soprattutto I’onere della cura di un altro soggetto; ¢ ugualmente vero,
pero, che nel momento in cui si accetta tale rapporto da esso derivano ben precise
responsabilita, tali da far configurare simili non azioni come atti autenticamente
criminali.

154



ma pure quale occasione per contestare I'idea libertaria secondo cui
tutti 1 diritti sono diritti di proprieta. E quindi utile spendere qualche
parola sul significato che acquista, in Rothbard, questo nesso tra le
persone proprietarie e i titles of ownership posseduti.

Innanzi tutto va chiarito che individui e beni, per il libertarismo,
non sono sullo stesso livello. Puo sembrare banale, ma ¢ il caso di sot-
tolineare — dopo quasi due secoli trascorsi a parlare del mercato quale
luogo della mercificazione dell'uomo — che nella logica libertaria gl
uomini possiedono 1 beni o titoli su di essi (mentre non si da il viceversa).
E ancor piu importante evidenziare, a tale proposito, come per Roth-
bard quello connesso alla proprieta di sé sia un titolo indisponibile (il
che significa che non ¢ in alcun modo legittima una schiavitu “volon-
taria”).!3

Diciotti ritiene che tutto questo sia incompatibile con il quadro
teorico libertario e, in particolare, egli ritiene che I’autoproprieta
implichi la possibilita di divenire spontaneamente uno schiavo. In
realta, questa considerazione sarebbe fondata se Rothbard intendesse
Pautoproprieta nello stesso modo in cui I'intende Diciotti, e se avesse
della liberta la stessa idea che ne aveva Hobbes e quanti, dopo di
lui, ne hanno accettato la definizione. Ma non ¢ cosi. In Rothbard,
in effetti, la questione dell’autoproprieta puo essere compresa solo
tenendo presente che il tema della proprieta ¢ radicato nell’esperienza
morale dell’illegittimita dell’aggressione.

In questo senso ¢ molto significativo che quando deve definire
cio che egli intende per diritto individuale, Rothbard faccia ricorso
alle parole del padre gesuita James Sadowsky, secondo cui affermare
che una persona ha diritto a fare qualcosa significa semplicemente
che “sarebbe immorale per altri, da soli o insieme, impedirgli di farlo
impiegando, o minacciando di impiegare, la forza fisica”.!* Il diritto
individuale coincide quindi con la facolta di non subire aggressioni ai
propri titoli di proprieta.'>*

Per tale ragione, aggredire, uccidere, derubare o schiavizzare
sono azioni immorali e ingiuste; e la self-ownership puo essere intesa

152 Per Rothbard, “vi sono alcune cose essenziali che, nella realta dei fatti e
secondo la natura umana, sono inalienabili, cio¢ non possono essere cedute, neppure
volontariamente. Piu specificamente, una persona non puo alienare la propria
volonta, ovvero il controllo sul proprio corpo e sulla propria mente” (Rothbard,
The Ethics of Liberty, p.135; trad. it.: p.204).

13 Sadowsky, “Private Property and Collective Ownership”, p.120.

134 E chiaro, ad ogni modo, come tutto questo non implichi in alcun modo
che “qualsiasi uso un uomo faccia della sua proprieta entro i limiti cosi stabiliti
sia necessariamente un uso morale” (Sadowsky, “Private Property and Collective
Ownership”, p.121).

155



solo da qui, dalla forte sottolineatura che nessun uomo innocente puo
essere aggredito, ucciso o derubato. E neppure, ¢ ovvio, “posseduto”.
Poiché incarna il limite posto a difesa dell’autonomia del singolo, la
proprieta non puo essere quindi la premessa (nella forma dell’auto-
proprieta) per la sua stessa negazione.

In questo senso, nella logica rothbardiana non appare comple-
tamente condivisibile la tesi secondo cui “i diritti di proprieta sono
caratterizzati dalla disponibilita, cio¢ dalla suscettibilita di essere alie-
nati”.’>> Questo ¢ vero in generale, ma non per la self-ownership, che
invece partecipa di un altro tratto comune ad ogni forma di proprieta:
la facolta di escludere. Parlare di ownership, in questo caso, ¢ allora cer-
tamente giustificato dal momento che anche in tale contesto specifico
(e soprattutto in tale contesto) ancor prima che indicare I’eventuale
diritto ad alienare quel bene, la proprieta rinvia al diritto di impedire
certe azioni su beni e titoli legittimamente detenuti. In tal senso, la
proprieta di sé coincide esattamente con il rigetto coerente dell’aggres-
sione in ogni sua forma.

La proprieta di sé, senza dubbio, ¢ allora una proprieta su: gene-
r1s, diversa da ogni altra forma di proprieta: perché (appunto) la pro-
prieta di sé non comporta la facolta di alienare quel s¢ che si possiede.
Ma una delle questioni fondamentali (come cercheremo di chiarire
nel paragrafo 3.5) ¢ capire che proprieta significa in primo luogo poter
compiere certe azioni: proprietario di un’abitazione, ad esempio, ¢ chi
puo legittimamente utilizzarla, impedendo ad altri di farlo. In questo
senso — e solo in questo specifico senso — ogni individuo ¢ proprietario
di sé, né sono moralmente accettabili altre alternative che in un modo
o nell’altro indeboliscano tale indipendenza.

La schiavitu volontaria rappresenta quindi un ossimoro, almeno
entro la logica del proprietarismo rothbardiano. Va anche precisato
che nell’universo storico-culturale americano la questione dell’auto-
proprieta ¢ inscindibile dall’esperienza del controllo biopolitico del-
I’altro uomo, quale si ¢ manifestato a causa dell’istituto della schiavitu.
I maestri di Rothbard, a questo proposito, sono allora i teorici e 1 mili-
tanti dell’abolizionismo e, in primo luogo, William Lloyd Garrison.'®

La proprieta del sé, quindi, ¢ una proprieta del tutto particolare e
certo Rothbard avrebbe respinto la tesi di Diciotti secondo cui “non vi
sono ragioni per configurare il diritto di proprieta di se stessi in modo
diverso da come sono configurati i diritti di proprieta di altri beni”.">’

155 Diciotti, supra, p. 35.
156 Pease W. — Pease J. (ed.), The Antislavery Argument.
57 Diciotti, supra, p. 44.

156



La self-ownership si giustifica in effetti non gia a partire dalla facolta di
cedere il titolo di proprieta, ma piuttosto da quel diritto di esclusione
che legittima il proprietario a disporre in esclusiva di sé. Per la teoria
libertaria il tema della proprieta muove in primo luogo da questa esi-
genza di definire e limitare ’ambito d’azione degli individui: nel loro
accesso a beni scarsi, certamente, ma ancor piu nella loro possibilita di
aggredire altri soggetti.

Il punto centrale va comunque riconosciuto nel fatto che il “mio”
e il “tuo”, secondo Rothbard, non sono sullo stesso livello. Non c’¢
equivalenza né simmetria, dal momento che se lo spazio del “mio” ¢
uno spazio di possibilita (e quindi uno spazio aperto), il “tuo” decide
e anticipa una serie di soluzioni, vietando molti comportamenti e sra-
dicando definitivamente I’ipotesi stessa di una liberta illimitata. Ogni
soggetto umano fa esperienza che vi sono altre persone e che esse lo
trascendono: si collocano in uno spazio e controllano proprieta che pre-
tendono una loro autonomia e dignita. Nel venire a contatto con altri,
insomma, si fa esperienza di un’alterita che proibisce — sul pano morale
e giuridico — una serie di atti e, in definitiva, ogni azione aggressiva.

Per Rothbard ¢ necessario individuare “la sfera ammissibile della
libera azione di ciascun individuo” e a questo proposito la sua convin-
zione ¢ che tale frontiera, in relazione ad ogni singolo, possa “essere
stabilita solo una volta analizzati e determinati i suoi diritti di pro-
prieta”.!’® Il tema della proprieta € quindi il tema della definizione
dei limiti di un agire legittimo. Per tale motivo non ci si puo stupire
di fronte all’identificazione rothbardiana tra liberta e proprieta, dal
momento che in virtu di cio la proprieta definisce esattamente il giusto
ambito d’azione di ogni persona umana, un confine valicando il quale
si compie un’aggressione € quindi un crimine.

Secondo Rothbard, allora, la proprieta si declina essenzialmente
su tre piani: in quanto proprieta di sé, del proprio lavoro e dei beni
materiali (quella natura che viene appropriata in virtt dell’azione del
“primo occupante”, che ha mescolato ad essa il proprio lavoro, o in

158 Rothbard, The Ethics of Liberty, p. XLVIII (trad. it.: p.10). In tal senso lo
studioso americano mostra di avere fatto propria la lezione di Frédéric Bastiat,
persuaso che una concezione convenzionale della proprieta apra la strada a qual-
siasi forma di utopismo e offra carta bianca ad ogni pianificatore sociale. Secondo
Bastiat, in effetti, “questa idea che il diritto di proprieta sarebbe un’istituzione
sociale e un’invenzione del legislatore, in altri termini una creazione della legge
(e quindi un’idea sconosciuta all’'uomo nello stato di natura), questa idea si ¢ tra-
smessa dai Romani fino a noi tramite ’insegnamento del diritto, gli studi classici,
i pubblicisti del diciottesimo secolo, i rivoluzionari del *93 e i moderni pianifica-
tori” (Bastiat, “Proprieta e Legge”, p.26). Si veda pure Bastiat, La Legge.

157



virtu di scambi e altre interazioni legittime).

La forza dell’argomento di Rothbard emerge chiaramente nel
momento in cui egli evidenzia che immaginare diritti non collegati
a titoli di proprieta significa, per forza di cose, vantare il diritto di
disporre di risorse altrui. Quanti parlano di altre forme di diritto,
non riconducibili al diritto di proprieta, intendono far si che vi sia
qualcuno che possa decidere su titoli di proprieta che non sono suoi.
Immaginare diritti sganciati dalla proprieta vuol dire mettere radical-
mente in discussione I’idea stessa di proprieta e, in tal modo, dissol-
vere quel limite che definisce gli ambiti dell’arbitrio umano.

I diritti di altro genere — compresi quelli che Diciotti definisce
come diritti di liberta — conducono sempre alla legittimazione dell’ag-
gressione: I’esito inevitabile ¢ quello di trasferire i diritti di proprieta
dai legittimi titolari ad altri soggetti. Parlare, ad esempio, di una
“liberta di parola” in astratto conduce a difendere la pretesa di quanti
intendono esprimersi a proprio piacere in casa d’altri e/o utilizzando
risorse altrui.

In una logica proprietarista, invece, non esiste una liberta di
parola in virtu della quale qualcuno possa sentirsi autorizzato ad
entrare nel negozio di un membro di una comunita ebraica con ’obiet-
tivo di tenervi un comizio dai toni neonazisti.’* Non esiste un’astratta
liberta di parola che possa prescindere dalla volonta del titolare di
quello spazio. Una societa libera ¢ una societa che non censura discorsi
(sono ugualmente ammesse le tesi dei nazisti e dei socialisti, dei can-
nibali e dei libertari, dei cristiani e dei seguaci del marchese de Sade),
ma solo se essi si manifestano senza violare i diritti di proprieta.

II naziskin ¢ libero di esprimersi, ma a casa sua, nel suo negozio,
nel teatro di sua proprieta o da lui affittato, sul suo giornale (e se
trova un tipografo disposto a stipulare un accordo commerciale con
lui, anche a dispetto delle azioni di boicottaggio che altri clienti — con-
trari a quelle idee — possono liberamente organizzare nel momento in
cui minacciano di non rivolgersi piu a lui).

E allora chiaro che le ragioni di maggior conflitto tra proprietaristi
e non proprietaristi derivano dalla diversa valutazione dei titoli di pro-
prieta sui beni materiali.

All’interno del dibattito contemporaneo molti autori sono dispo-
sti ad accettare che ognuno sia proprietario di sé.'® Pure la tesi che, in

19 Né ¢ legittimo che qualcuno pretenda di tenere quel discorso, o qualun-
que altro, grazie a mass-media finanziati in maniera coercitiva.

100 Per analisi tutt’altro che libertarie, ma che pure muovono dall’idea del-
Pautoproprieta, si vedano: Steiner, An Essay on Rights; Cohen, Self-Ownership, Fre-
edom and Equality.

158



quanto proprietario di sé, ognuno possa legittimamente disporre del
proprio lavoro gode di un ampio consenso. E vero che permangono
opinioni diverse e, ad esempio, non cosi la pensa Richard J. Arneson
(il quale replica a talune tesi libertarie di Nozick sostenendo che di
fronte all’esigenza di assicurare un’ampia distribuzione delle risorse
“il lavoro forzato puo rappresentare una politica statuale moralmente
accettabile”'®!), ma si tratta di posizioni alquanto difficili da difen-
dere. La maggior parte delle discussioni, allora, verte sempre piu sulla
tesi — che segna la tradizione socialista fin dalle sue origini rousseau-
viane — secondo cui I’atto dell’appropriazione ¢ illegittimo e, comun-
que, non tale da fondare titoli legittimi.

In Locke I’argomento principe era da rinvenirsi nel fatto che, con
I’atto di appropriarsi di una res nullius, un uomo mescola alla natura
il proprio lavoro; ¢ quindi la necessita di poter disporre di quest’ul-
timo che ci impone di accettare come questo individuo abbia il diritto
di disporre anche di quella quota di natura. Con Rothbard tale argo-
mento lockiano fondato sui diritti naturali viene ripreso, ma €sso in
verita ¢ fortemente integrato da intuizioni che provengono dalle ana-
lisi della Scuola austriaca in merito all’imprenditoria come incessante
processo di scoperta e al mercato quale sistema informativo.

In un importante saggio sulla questione della proprieta'®’, Roth-
bard mostra che quanti intendono rigettare la tesi sull’autoproprieta
non hanno di fronte che due strade: o affermano che qualcuno pos-
siede qualcun altro (schiavismo), oppure immaginano una situazione
in cui tutti possiedono tutti (collettivismo), in quanto “se ci sono tre
miliardi di persone sulla faccia della terra, allora ognuna di esse ha
il diritto di possedere un tremiliardesimo di ogni altra persona”. Se
la prima ipotesi ¢ moralmente inaccettabile, la seconda renderebbe
impossibile ’esistenza umana dal momento che “in questa sorta di
mondo ‘comunista’, nessuno sarebbe in condizione di fare nulla e la
razza umana scomparirebbe rapidamente”.!®® Oltre a denunciare I’in-
giustizia del comunismo, lo studioso libertario evidenzia come una
sua coerente applicazione sia del tutto impossibile.

La stessa logica viene usata da Rothbard di fronte al lavoro indi-
viduale. Quando un individuo costruisce qualcosa, come nel caso di
uno scultore che usi la creta per realizzare un’opera artistica, le uniche
due alternative al diritto di proprieta libertario sono la soluzione
schiavista (“un altro uomo o un gruppo di uomini hanno il diritto di
appropriarsi con la forza di quel bene, anche senza il consenso dello

161 Arneson, “Property Rights in Persons”, p.205.
162 Rothbard, “Justice and Property Rights”.
163 Rothbard, “Justice and Property Rights”, p.97-98.

159



scultore”) e quella comunista (“ogni individuo sulla terra possiede
un’eguale quota sulla proprieta della scultura”'®*). Quanti rigettano la
tesi libertaria finiscono fatalmente per abbracciare una versione — piu
o meno mascherata — di una di queste due alternative.

Nella sua critica alle tesi di Henry George e dei Georgists (asser-
tori che nessun individuo puo possedere la terra), Rothbard mostra
come le due ipotesi che si oppongono alla soluzione proprietarista
non siano affatto in contraddizione, dal momento che la soluzione
comunista non puo neppure tentare di realizzarsi senza 'intervento di
un’avanguardia in condizione di gestire I’intero processo: in pratica ¢
ovviamente impossibile, per ogni persona esistente, esercitare la pro-
prieta della sua tremiliardesima porzione di ogni acre della superficie
terrena; e il risultato inevitabile ¢ che una piccola oligarchia control-
lera e dominera ogni cosa.!®

Quando poi passa ad analizzare P'appropriazione della terra,
Rothbard arricchisce ’argomentazione lockiana mostrando come ogni
occupazione lavorativa di beni naturali precedentemente non posse-
duti si configuri, in virtu della dimensione imprenditoriale che & pro-
pria di questo genere di iniziative, come un’autentica creagione sociale:
essa porta in societa qualcosa che, in precedenza, si trovava al suo
esterno.'®® Mentre molti sono indotti da un greve oggettivismo a con-
fondere I’esistenza fisica di quel bene con la sua esistenza economica
(la quale ¢ invece successiva all’iniziativa di colui che se ne appro-
pria), gli economisti austriaci hanno colto come il valore esista esclu-
sivamente nella soggettivita (e intersoggettivita) degli atti che pongono
quell’oggetto in relazione con altri individui e, quindi, con i loro giu-
dizi.'®”

In termini rigorosamente economici, I’atto compiuto da colui che
si appropria di un bene non sottrae nulla a nessuno dal momento che
quel bene ha acquisito un valore solo grazie all’attivita imprendito-
riale (speculativa) di colui che per primo I’ha occupato, lavorato e
“valorizzato”. Per tale ragione, non ha alcun senso chiedersi chi prima
fosse proprietario di quel bene, dal momento che in precedenza quel
bene proprio non esisteva.

164 Rothbard, “Justice and Property Rights”, p. 100.

165 Rothbard, “Justice and Property Rights”, p. 102.

166 Nel linguaggio dello struttural-funzionalismo di Niklas Luhmann,
potremmo dire che quel bene era nell’ambiente, ma non ancora nel sistema.

167 Questa medesima tesi si ritrova in un saggio di Smith e Zaibert, per i
quali “lo spazio della proprieta terriera € uno spazio umano” e questo significa
che “la proprieta immobiliare ¢ un prodotto dell’attivita deliberata o intenzionale
degli esseri umani” (Smith — Zaibert, “The Metaphysics of Real Estate”, p. 166).

160



Marx aveva appuntato la sua attenzione sullo scambio che inter-
corre tra lavoratore e imprenditore — titolare dei mezzi di produzione
— e poiché non aveva compreso il carattere relazionale (soggettivo)
del valore si era persuaso che il profitto capitalistico rappresentasse
quella parte di lavoro, i1l plus-valore, che il padrone aveva sottratto
all’operaio. Con I’avvento della scuola marginalista del’economia e
con la comprensione che ogni scambio volontario ha luogo perché
entrambi gli attori valutano di trarre un beneficio dall’interazione!®,
quella tesi ha perso ogni capacita persuasiva. Ma oggi una tale rifles-
sione sembra ricomparire — appena modificata — negli argomenti di
quanti vedono nell’atto di appropriazione qualcosa di molto simile a
quanto Marx vedeva nel rapporto di lavoro capitalistico. Ma come il
profitto non poteva essere giudicato una sottrazione di risorse (nel-
I’interazione in cui si cede lavoro contro denaro vi ¢ una creazione
di ricchezza che avvantaggia tutti), cosi non vi ¢ sottrazione di valore
in quell’atto di homesteading che, semmai, fa emergere un valore che
prima non c’era.

In questo senso, Diciotti afferma che Rothbard assimilerebbe
I'inventore tecnologico, che progetta una nuova macchina, a colui che
si impossessa di una res nullius.'® Per Rothbard I’inventore ha sicu-
ramente la facolta di sfruttare la propria innovazione ed ¢ pure vero
che colui che si appropria di qualcosa che precedentemente non era
detenuto da alcuno ¢ I'inventore sociale di quella risorsa: quella realta
prima esisteva (in potenza), ma non nella sua capacita di interagire
con gli uomini (in atto). Essa era una cosa, ma non un bene; era un
ente, ma non aveva alcun valore, dal momento che solo nell’intera-
zione socio-economica puo emergere il valore economico e, quindi, la

168 Diciotti contesta tale tesi di Rothbard sostenendo che “gli individui pos-
sono agire in modo sbagliato per le loro stesse preferenze e per il loro stesso benes-
sere (tutti agiamo, prima o poi, stupidamente, facendo un qualche errato calcolo
relativo alle conseguenze delle nostre azioni)”; Diciotti, supra, p.28 (nota 50). Ma,
in realta, Rothbard non sostiene affatto che ogni azione (e quindi anche ogni inte-
razione) sia necessariamente vantaggiosa a lungo termine per I’attore; egli si limita
ad osservare che, se sottratto a coercizione, ogni individuo compie quelle decisioni
che egli, in quel momento, considera piu vantaggiose. Chiunque liberamente vada
al cinema o sposi una donna, in altri termini, agisce in quel modo perché quel-
I’azione gli appare preferibile — in tali determinate circostanze — ad ogni altra che
egli in quel momento potrebbe fare; il che non esclude che poi il film si riveli
noioso e il matrimonio una scelta sciagurata.

169 “Sebbene questi due casi siano apparentemente diversi, Rothbard tende
ad assimilarli, poiché impossessarsi di una cosa che non appartiene a nessuno
significa a suo parere compiere un lavoro che fa divenire quella cosa una sorta di
estensione dell’individuo nel mondo naturale” (Diciotti, supra, p.10).

161



stessa relazione giuridica (“proprieta”).!”

Lanalogia tra appropriazione fisica ¢ invenzione tecnologica pero
si ferma a questo punto. In effetti Rothbard non sovrapporrebbe mai
del tutto 'inventore di un’idea e lo scopritore di un bene materiale.
Il proprietario di un’idea, infatti, ne dispone legittimamente e in par-
ticolare puo benissimo rifiutarsi di renderla pubblica, ma non puo
impedire ad altri di elaborare lo stesso brevetto e la medesima inven-
zione. Per Rothbard, in effetti, ¢ del tutto inaccettabile quella tutela
coattiva della cosiddetta “proprieta intellettuale” che si ¢ venuta ad
affermare all’interno del diritto positivo nel corso degli ultimi due
secoli. In un universo rothbardiano vi ¢ la piena liberta di imitare (in
assenza di specifici contratti che ci impegnino diversamente) e quanti
riescono ad individuare una formula chimica capace di produrre un
potente farmaco hanno tutto il diritto di difendere il proprio segreto e
trarre beneficio dallo sfruttamento di questa conoscenza, ma non pos-
sono in alcuna maniera impedire che altri individuino la medesima
formula e si lancino in un’aperta competizione con il “primo arrivato”.
Nel vasto territorio delle idee, insomma, non esiste alcuna possibilita
di homesteading.

Questo vuol dire, pero, che i problemi di rivalita nel consumo che
la proprieta esclusiva permette di risolvere non si presentano — non
nello stesso modo, almeno — di fronte al problema della cosiddetta
“proprieta intellettuale”.!”!

170 Lipotesi che quel bene sia gia stato precedentemente utilizzato in modo
non meramente occasionale (senza che pero emergesse un pieno possesso proprie-
tario) non mette in discussione la tesi rothbardiana sulla homesteading, ma aiuta
solo a definire meglio le molteplici possibilita in cui puo manifestarsi tale atto
di appropriazione. Se poniamo mente, ad esempio, alle comunita rurali che nel
corso della storia europea moderna avevano sviluppato uno sfruttamento — sep-
pure “limitato” — di boschi e pascoli (in cui si accontentavano di andare a caccia o
portare le greggi), dobbiamo ricordare come esse vantassero titoli legittimi su quei
beni che il processo di statizzazione e/o privatizzazione (illegittime) ha loro con-
fiscato. Quanti hanno voluto disporre di quelle aree per avviarvi attivita agricole
intensive (enclosures) avrebbero dovuto farlo nel rispetto dei titoli gia legittima-
mente a disposizione dei membri delle comunita rurali, acquisendo dai legittimi
proprietari dei diritti d’uso il consenso a disporre di quegli spazi.

7V In un passo di The Ethics of Liberty, d’altro canto, Rothbard difende la
liberta del signor Smith di comportarsi da pettegolo nei riguardi del signor Jones.
Egli afferma: “Come puo esistere il diritto d’impedire con la forza a Smith di
diffondere le nozioni che possiede? Certamente un diritto di tal fatta non puo
esistere. Smith possiede il proprio corpo, quindi ha un diritto di proprieta sulle
cognizioni che albergano nella sua testa, compreso cio che sa a proposito di Jones”
(Rothbard, The Ethics of Liberty, p.121; trad. it.: p.182). E proprio sulla base di
tali considerazioni che Rothbard nega la possibilita di difendere — anche entro un

162



Se quindi io elaboro grazie ad una serie di atti legittimi, un mese
o un anno dopo, lo stesso progetto che qualcuno aveva ideato in pre-
cedenza, chi per primo aveva avuto quell’idea non ha alcun diritto
di fare ricorso alla cogenza della legge e alle norme sui brevetti indu-
striali per impedirmi di usare quelle che ormai sono (anche) mie idee.
In tal modo, io ho il diritto di fargli concorrenza e lui non puo in nes-
suna maniera appellarsi alla regola del “primo occupante”. Per Roth-
bard vi ¢ dunque un salto abissale che separa il legittimo monopolio
proprietarista sui beni fisici dall’illegittima pretesa di monopolizzare
taluni brevetti industriali o talune idee, imponendo ai “secondi arri-
vati” di non usare liberamente quelle rappresentazioni mentali condi-
vise.!”?

Sul piano della filosofia del diritto, ¢ quindi necessario sotto-
lineare come per la teoria libertaria il monopolio fisico che il legit-
timo proprietario esercita sui propri beni non sia associabile ad alcuna
aggressione, mentre al contrario il monopolio intellettuale che si
esprime attraverso i brevetti e 1 copyrights puo essere difeso solo attra-
verso un’aggressiva inovasione ai danni di chi, pacificamente, intende
usare 1 propri beni e le proprie idee per elaborare opere artistiche o
progetti industriali.

Il fatto che, su questo punto preciso, le tesi proprietariste di
Rothbard raramente vengano comprese puo derivare dal fatto che di
fronte alle tesi del liberalismo classico vi ¢ spesso la tendenza ad
immaginare una legittimazione di carattere “meritocratico”, quando
in realta i liberali sanno bene che la distribuzione dei talenti non ha
(né puo avere) alcuna giustificazione di quel genere. Non vi € nulla di
ingiusto nella sublime genialita che tocco in sorte a Mozart, né essa
puo essere chiamata in causa per legittimare azioni ai danni di chi ha
avuto una tanto generosa dotazione di talenti (spesso non separabile,
ad ogni modo, da altre caratteristiche molto meno invidiabili).!”?

Coloro che nascono “belli, ricchi e intelligenti” non hanno alcun

ordine libertario — ogni tutela della proprieta intellettuale, la quale finirebbe per
legalizzare azioni legali aggressive nei riguardi di uomini che utilizzano in forma
non aggressiva il loro corpo e quindi anche le proprie conoscenze.

172 Rothbard, Man, Economy, and State. A Treatise on Economic Principles,
pp.652-660. Per una riflessione che riprende e sviluppa questi temi si veda: Kin-
sella, “Against Intellectual Property”.

173 Chi ama il jazz certo ricordera quella straordinaria figura di artista che fu
il pianista Michel Petrucciani, artista di enorme talento ma al tempo stesso molto
malato, e per questo motivo piu di altri in condizione di farci comprendere quanto
sia impossibile “pesare” cio che di positivo e cio che di negativo la natural lottery
assegna ad ognuno di noi.

163



merito. Ma in una prospettiva liberale ci0 non autorizza quanti non
sono belli né ricchi né intelligenti (o qualcuno che pretenda di parlare
in loro nome) ad immaginare un marchingegno volto a ridistribuire
gratificazioni, risorse e successo. Il liberalismo ¢ agli antipodi rispetto
ad ogni ideologia che pretenda di istituzionalizzare I'invidia e costru-
ire su di essa una qualche filosofia politica.'”* Quanti difendono una
prospettiva proprietarista continuano a giudicare moralmente ripro-
revole la passione per I'uguaglianza che anima i fautori delle societa
“programmate”, persuasi che una tale volonta di ribellarsi di fronte
alla condizione umana non possa rappresentare un adeguato punto di
partenza per contribuire a realizzare una societa piu giusta.!”

Il “merito” dell’inventore, quindi, spiega solo in parte il rap-
porto tra chi occupa un’area senza proprietari e quella porzione di
natura. Piu importante ¢ il fatto che dalla concreta realta di un’azione
che porta un uomo a mescolare il proprio lavoro a quel pezzo di
terra emerge una situazione in virtu della quale solo un atto violento,
aggressivo, puo “strappare” a quell’individuo cio che grazie a tale
lavoro ¢ diventato suo. Mentre chi occupa un terreno non posseduto
da altri non usa violenza verso il prossimo e anzi favorisce una cir-
colazione di informazioni che puo agevolare I’intera societa (con la
propria azione “da speculatore” egli mostra a tutti come quella realta
esista, sia in grado di fruttare ed essere produttiva, e in tal modo sug-
gerisce ad altri come possono trarre vantaggio da iniziative simili'’®),
colui che lo allontana con la forza o la minaccia di farvi ricorso pone
fine a questa libera e pacifica intrapresa.

74 Cfr. Schoeck, Envy. A Theory of Social Behaviour.

175 Dagli elitisti a Carl Schmitt, d’altra parte, il realismo politico ha dato piu
di un argomento agli autori libertari, mostrando come la rivolta contro la natura
propugnata dagli ugualitaristi non possa condurre ad un mondo di uguali, ma solo
al trionfo di un ceto egemone destinato ad essere I'unico titolare di ogni bene e
diritto.

176 Qvviamente quando tutto cio si verifica; e non ¢ detto che un’occupazione
originaria si riveli sempre un’impresa economicamente razionale (si tratta, come
¢ evidente, di un investimento che puo anche restituire molto meno di quanto non
si spenda: in termini di tempo e di risorse). D’altra parte, in una societa libertaria
non avremmo quell’korror vacui che caratterizza lo scenario attuale, dove ogni bene
(se privo di proprietario) ¢ automaticamente trasformato in realta demaniale. Una
societa libertaria manterrebbe spazi senza proprietari in tutti quelle regioni in cui
uno sfruttamento efficace e una valorizzazione economico-sociale non appare pos-
sibile (almeno fino a quel momento). E risaputo che numerose aree che oggi sono
di altissimo valore in virtu dell’estrazione del petrolio sono state ignorate fino al
momento in cui non si ¢ fatto avanti chi ha consacrato risorse in un’impresa che
poteva anche essere fallimentare (e talora lo ¢ stata).

164



La differenza tra 'inventore di un’idea e 'occupante/lavoratore
che si appropria di un terreno ¢ proprio in questo semplice dato: nel
fatto che chiunque puo elaborare autonomamente quella stessa idea
(formula chimica, brevetto tecnologico, e cosi via) senza minimamente
aggredire colui che per primo I’ha elaborata, mentre una condivisione
non volontaria di un bene materiale implica ’aggressione di colui che
ne ¢ divenuto proprietario, portando quel bene all’interno delle rela-
zioni sociali.

In questo senso, impedire ad un individuo di utilizzare le idee
che egli ha elaborato (solo perché qualcun altro, in precedenza, le
aveva gia “pensate”) ¢ azione che si apparenta con quella in virtu della
quale un uomo viene allontanato da un terreno che egli ha per primo
lavorato (e quindi legittimamente posseduto).

A ben vedere, lo stesso proviso lockiano — in ragione del quale ogni
uomo in stato di natura puo appropriarsi di un’area, ma solo lasciando
ad altri un’analoga opportunita di appropriazione — trova nel testo
stesso del filosofo inglese una delimitazione ben precisa. Se ad una
prima lettura puo infatti apparire che la clausola sull’appropriazione
originaria dei beni naturali introduca una rigida limitazione al diritto
di accrescere indefinitamente il proprio real estate, questa impressione
muta notevolmente nel momento in cui Locke prosegue I’analisi (capi-
toli 45-51 del Second Treatise) e chiarisce ulteriormente il suo pen-
siero.

La tesi centrale, in Locke, ¢ che per diventare proprietario ¢
necessario mescolare il proprio lavoro ai beni materiali non posseduti;
e poiché in stato di natura era materialmente impossibile lavorare,
da soli, ampi spazi e sconfinate estensioni, ecco che in questa fase ad
ogni uomo o comunita familiare finiva per toccare un pezzo di terra di
analoghe dimensioni. Nel testo lockiano in realta, la principale limita-
zione ad un’illimitata espansione delle proprieta viene da questa origi-
naria (primitiva) debolezza di ogni individuo di fronte alla natura. Per
quanto potesse essere forte, determinato e laborioso, alle origini della
storia umana nessun individuo era in condizione di prendere possesso
di vaste estensioni e lavorarle.

Ma tutto muta quando, con I'introduzione della moneta, la ric-
chezza si fa durevole e “artificiale”, acquistando la facolta di pro-
iettarsi nel tempo. Per Locke, in effetti, la moneta permette una
“super-occupazione” degli spazi naturali e un’espansione produttiva
formidabile. Anche avvalendosi di lavoro salariato, un singolo uomo
puo produrre tonnellate di grano che egli poi vende con I’obiettivo
di ricavare denaro grazie al quale puo pagare la manodopera che ha
assunto. In virtu della moneta, il raccolto si fa resistente nel tempo.
Lavvento del denaro segna quindi un’importante frattura all’interno
della filosofia politica di John Locke, che nel suo Second Treatise of

165



Government evidenzia come le monete “acquistino il loro valore sol-
tanto dal consenso degli uomini”'”’, i quali le adottano in virtu del
fatto che sono un bene non deteriorabile.'”

Con la nascita dell’economia monetaria, cosi, lo stato di natura
muta radicalmente: se prima per ogni uomo “era davvero tanto insen-
sato quanto disonesto accumulare pit di quanto non potesse usare””’ e
quindi impossessarsi di una vasta porzione di terra (che produceva piu
di quanto si era in condizione di consumare), la possibilita di cedere
il grano o la frutta prodotti in eccedenza (ottenendone oro) ha aperto
la strada alla crescita dell’economia e all’aumento delle ricchezze. Gli
uomini in stato di natura sono usciti da una condizione di mera sussi-
stenza proprio grazie all’utilizzo monetario dei beni preziosi.

Locke sottolinea che dove “non c¢’¢ nulla che sia insieme duraturo
e raro, ¢ tanto pregiato da essere accumulato, gli uomini non possono
estendere la loro proprieta della terra”'®, ma tutto ci0 viene meno
— appunto — nel momento in cui si accede ad un’economia in cui il
denaro permette di porre sotto il controllo di una sola persona dieci o
cento mila acri di terra eccellente. Grazie alla moneta, allora, lo stesso
ruolo del proviso lockiano muta significativamente, dato che a questo
punto ¢ permesso ad ogni individuo di accrescere ed estendere le pro-
prieta. In virtu dell’emergere di un’economia commerciale e finanzia-
ria, per giunta, quanto ¢ accumulato non viene lasciato deperire. Con
il denaro e il commercio che esso favorisce, ogni surplus puod essere
messo a disposizione di altre persone e questo motiva tutti a lavorare
meglio e di piu.

11 proviso lockiano, quindi, non necessariamente ostacola un’ap-
propriazione naturale indefinita nel momento in cui anche un singolo
uomo puo rendere produttive, con la sua iniziativa imprenditoriale,
indefinite estensioni di terra. Da qui, secondo Locke, discende un’ine-
guaglianza legittima, conseguente ad un accumulo di immense risorse
che —in questa mutata situazione — non ¢ pill necessariamente la causa
del deterioramento di beni e ricchezze.

77 Locke, Two Treatises of Government, p. 139.

78 Questa interpretazione ¢ sostenuta anche da Helmut Rittstieg, secondo
il quale in Locke con “I'introduzione del denaro inizia, quindi, il diritto naturale
all’illimitata appropriazione ed alla proprieta illimitata” (Rittstieg, La proprieta
come problema fondamentale, p. 73). Resta curioso, quindi, come all’interno della
filosofia politica contemporanea ci si continui a riferire al proviso lockiano quasi
sovrapponendolo al proviso definito da Nozick e non volendo chiarire come, nel
filosofo inglese, vi siano tutti gli elementi per il suo completo superamento.

179 Locke, Two Treatises of Government, p.138.

180 Locke, Two Treatises of Government, p.139.

166



3.4 Le “situazioni limite” e il conflitto sull’idea di liberta

Un’altra questione su cui Diciotti ritiene di rinvenire un’evidente
fragilita del libertarismo (o almeno della sua versione giusnaturalista)
¢ quella delle cosiddette “situazioni limite”.

Egli giudica infatti fondate le obiezioni a Rothbard provenienti
da un libertario utilitarista come David Friedman. Per contestare
I'idea che esistano diritti individuali naturali, infatti, questo econo-
mista della scuola di Chicago ha avanzato obiezioni basate su situa-
zioni altamente improbabili, se non addirittura “fantascientifiche”.
Egli immagina ad esempio che un meteorite stia per distruggere la
terra e che esista solo uno strumento in grado di fermarlo, ma esso
sia posseduto da un individuo che — per ragioni sue — appare restio
ad utilizzarlo. In questo caso soltanto un furto compiuto nell’interesse
dell’umanita, dice Friedman, appare ragionevole e questa situazione a
dir poco improbabile serve all’economista per argomentare contro la
fondazione giusnaturalista dei diritti di proprieta.

Le repliche di quanti ritengono che la filosofia politica non possa
curarsi di simili ipotesi (tanto irrealistiche) appaiono a Diciotti non
del tutto coerenti, dal momento che a suo parere tali situazioni imma-
ginarie, proprio in quanto estreme, hanno il merito di evidenziare la
tensione che esisterebbe tra diritto naturale ed etica. In questo caso
ci sia pero consentito stupirsi dello stupore, dal momento che rite-
nere che 1 criteri di un’etica razionale esistano e non rinunciare a
ricercarli non significa affatto considerarsi depositari di una verita
compiuta. Nessun assennato difensore di un approccio cognitivista
all’etica ritiene di aver la chiave per risolvere, e definitivamente, ogni
questione morale'®'; ma non per questo deve necessariamente essere
disposto ad accettare una prospettiva relativista.

D’altra parte, nel momento in cui si ammette il diritto di ucci-
dere per legittima difesa non si vuole in alcun modo aprire la strada ad
un’indiscriminata legittimazione dell’omicidio! Né si puo affermare
che uccidere per legittima difesa non sia uccidere. Di fronte a tale dif-
ficolta, ad ogni modo, ben pochi sono disposti a rinunciare al divieto
dell’omicidio; piuttosto, quello che puo aprirsi ¢ un dibattito su quei
casi in cui ci puo essere un eccesso di difesa o altre concrete situazioni
di difficile interpretazione giuridica e morale.

Largomento tipicamente liberale secondo la quale “la legge non
¢ tutto” non vale soltanto di fronte al diritto positivo. Lo stesso diritto

181 Si pensi, tanto per fare un esempio, alla complessita dei dibattiti contem-
poranei sulla bioetica.

167



naturale non ¢ in condizione di considerarsi autosufficiente. Questo
significa che la tesi liberale di Kant secondo cui il rispetto del diritto
¢ un dovere incondizionato mentre ’amore per gli uomini € un dovere
condizionato (che si puo assolvere solo dopo aver assolto il primo)!®?
appare sostanzialmente corretta in ogni situazione ordinaria, ma cio
non esclude che vi possano essere situazioni “estreme” che — in quanto
tali — possono sovvertire anche premesse che, pure, sono molto convin-
centi.

Diciotti € persuaso che “¢ anche sul terreno di esempi improbabili
che si misura la consistenza di una dottrina politica”'*3, ma in realta —
ad esempio — nessuna filosofia politica ¢ in grado di resistere di fronte
all’ipotesi (non pit improbabile di quella suggerita da David Friedman)
secondo la quale tutti gli uomini potrebbero essere radicalmente mal-
vagi e refrattari ad ogni rispetto del prossimo. Con un’umanita com-
pletamente demoniaca, nella societa libertaria si avrebbe il trionfo del
male, ma lo stesso succederebbe in una societa autocratica, laburista,
aristocratica o comunista, se popolate dai medesimi soggetti. Solo per
questo motivo dobbiamo considerare inutili e gia di per sé confutate
tutte le ipotesi politiche in merito al “miglior ordine politico”?

Bisogna poi riconoscere che in talune determinate situazioni
I’esistenza ¢ terribilmente drammatica e ben poca cosa sono, in questi
casi, 1 nostri strumenti interpretativi. Seguendo gli impervi sentieri
di una fantasia senza confini che si sbizzarrisca a speculare su casi-
limite (come piace a David Friedman'®*), possiamo anche immaginare
il caso di una donna alle prese con un’organizzazione criminale che le
imponga di decidere quale dei suoi giovani figli deve morire. Simili
criminali votati al sadismo potrebbero dichiararsi disposti a non ucci-
dere 1 bambini solo se la madre accettera di sopprimerne uno con le
sue stesse mani. Davanti a situazioni tanto difficili, a me pare che
entrambe queste decisioni (tanto quella cooperativa, quanto I’altra)
siano eticamente comprensibili e giustificabili.!$

182“Sono entrambi doveri sia ’amore degli uomini, sia il rispetto per il diritto
degli uomini: ma quello ¢ solo condizionato, questo invece ¢ dovere incondizionato e
comanda in modo assoluto, di guisa che chi vuol cedere al dolce sentimento della
beneficenza si deve prima assicurare bene di non aver violato il dovere assoluto”
(Kant, Per la pace perpetua, p.160).

183 Diciotti, “Il capitalismo libertario (e illiberale) di Murray N. Rothbard”,
p.226.

184 Friedman, Lingranaggio della liberta.

185 Come ¢ facile vedere, ho qui liberamente utilizzato (dando una conno-
tazione ancor pil tragica, se possibile, a quell’invenzione romanzesca) la trama
di un noto film diretto da Alan J. Pakula, Sophie’s Choice (1982), interpretato da
Meryl Streep, Kevin Kline e Peter McNicol.

168



A partire da una tale situazione, pero, si puo affermare che i geni-
tori dispongano della vita dei figli? Che possano stabilire — sulla base
di criteri utilitaristici o di altro tipo — quale di loro deve essere sal-
vato e quale no? A dispetto delle tesi avanzate da Diciotti'®, chi scrive
continua a ritenere che Rothbard non abbia torto quando dichiara che
le situazioni da “scialuppa di salvataggio” (quale comportamento ¢
giuridicamente legittimo quando un gruppo di naufraghi dispone di
un numero insufficiente di scialuppe?) non possono essere il banco di
prova di una concezione che si proponga di offrire giusti criteri di giu-
dizio in condizioni ordinarie.

Dal punto di vista della storia delle idee, ¢ necessario ricordare
come queste analisi abbiano un’origine molto antica e abbiano avuto
forse la loro piu lontana espressione in alcune considerazioni di Car-
neade. La riflessione dello scettico ateniese muoveva infatti dall’ipo-
tesi di un naufragio nel corso del quale due individui fossero giunti,
nello stesso momento, vicini ad una tavola di legno che pero era in
condizione salvare la vita solo ad uno dei naufraghi. Questo argomento
— detto, da li in poi, dell’asse di Carneade — era introdotto dal pensa-
tore greco per portare un attacco radicale all’idea stessa di giustizia
e diritto, ma ¢ interessante rilevare come molti secoli dopo Francisco
Suarez rispondera a queste tesi scettiche sostenendo che in tali casi,
altamente improbabili, cessa 'ordo iustitiae e lascia il posto all’ordo
caritatis.*¥

Va anche aggiunto come I’incapacita ad accettare taluni tragici
aspetti dell’esistenza umana sia proprio uno dei tratti piu caratteri-
stici della tradizione socialista, quasi che la costruzione di una societa
definita come giusta possa eliminare ogni difficolta. Da Marx agli
anarchici, tutto il pensiero in vario modo collettivista ¢ attraversato
da bizzarre fantasmagorie in cui si prefigura una societa affrancata
da preoccupazioni e bisogni. Molto significativa, in questo senso, ¢ la
stessa formula usata in lingua francese per designare il welfare State:
il termine-concetto Etat-providence, in effetti, manifesta un’evidente
origine teologica, secolarizzazione di un’onnipresenza miracolosa in
cui il ruolo della divinita cristiana ¢ assunto dal “dio mortale” hob-
besiano. Non a caso con l’avvento delle societa welfariste si assiste
insomma al trionfo dei diritti positivi; si tratta di una mimesi perver-
tita (e non priva di tratti parodistici) del’Eden biblico, in cui si pro-
mette di superare 1 vincoli stessi della scarsita grazie ad alcune ben
poco ragionevoli illusioni: che I’espansione della tassazione e della

186 Cfr. in particolare: Diciotti, “Il capitalismo libertario (e illiberale) di
Murray N. Rothbard”, p.220 (nota 59).
187 Rommen, Leterno ritorno del diritto naturale, pp.17-18.

169



spesa pubblica favoriscano la crescita e la diffusione delle risorse,
che la ridistribuzione lasci intatta la produzione, che la compressione
della concorrenza e I’alterazione dei prezzi di mercato non distrug-
gano incentivi e informazioni, che la proibizione di innumerevoli inte-
razioni volontarie non inibisca il miglioramento delle condizioni di
quanti vengono in tal modo ostacolati nella loro azione, e cosi via.

La teoria libertaria, al contrario, ¢ caratterizzata dall’idea di
limite (e la proprieta, per definizione, incarna confini molto definiti) e
dalla consapevolezza che 'imperfezione umana non puo essere supe-
rata da alcun ordine legale, né da alcuna prospettiva politica.

3.5 Diritto a discriminare e teoria del monopolio

Una cosa piu di altre Diciotti rigetta ed ¢ la tesi di Rothbard
secondo cui 1 legittimi proprietari possano disporre dei loro titoli di
proprieta in modo discriminatorio: decidendo di affittare la propria abi-
tazione a persone di fede buddista invece che musulmana; assumendo
persone di sesso maschile piuttosto che femminile; privilegiando gli
individui piu colti e intelligenti a scapito degli altri, e cosi via. Egli
scrive: “per fare qualche esempio, in una societa capitalista libertaria
le imprese potrebbero assumere solo personale selezionato sulla base
di tests genetici e potrebbero esigere che i lavoratori non aderiscano
a determinate organizzazioni o sindacati, che non esprimano deter-
minate opinioni, che non professino determinati culti religiosi, che
mangino pesce il venerdi, che dormano dalle nove di sera alle sei di
mattina, che facciano un’ora di ginnastica dalle sei alle sette, che copu-
lino promiscuamente con 1 piu alti dirigenti quanto questi lo deside-
rino”.1%8

Di fronte a questo lungo elenco di situazioni (che Diciotti giu-
dica lesive di fondamentali diritti umani) ¢ pero difficile non rilevare
come la liberta contrattuale possa prevedere queste e altre forme di
accordo, come d’altra parte constatiamo spesso senza restare mini-
mamente scandalizzati. In merito ai tests genetici, ad esempio, qual-

188 Diciotti, “Il capitalismo libertario (e illiberale) di Murray N. Rothbard”,
p.226. Analoga tesi ¢ esposta nel seguente passo: “I proprietari di beni immobili
(...) avrebbero il potere di stabilire le regole di condotta degli individui presenti
negli spazi di loro proprieta: ad esempio, se tutti i proprietari del territorio di una
citta o di una regione decidessero che in esso tutti dovessero astenersi dal pronun-
ciare la parola ‘liberta’, o mangiare pesce il venerdi, o alzarsi alle sei di mattina,
i non proprietari che desiderassero permanere su quel territorio dovrebbero con-
formarsi a tale decisione” (Diciotti, supra, pp.67-68).

170



cuno potrebbe forse negare che le agenzie di moda non utilizzino gia
ora, cosi come 1 produttori cinematografici, metodi di selezione che
si basano in larga misura sul diverso corredo genetico dei candidati
(che ¢ all’origine, come ¢ noto, del differente fenotipo)? E che dire di
tutte le organizzazioni su base religiosa? Forse Diciotti sarebbe favore-
vole a norme che impedissero a sette e chiese di privilegiare costante-
mente quanti appartengono alla loro comunita? E poi cosi assurdo che
le societa di basket o football propongano contratti tesi a vincolare i
propri campioni affinché si allenino di giorno e riposino la notte (pre-
vedendo penali in caso contrario)? Quanto alle prestazioni sessuali a
favore dei dirigenti, come giudicare un contratto di questo genere se
non quale forma particolare di prostituzione? Poiché non credo che
Diciotti intenda sostenere I'introduzione di norme che proibiscano il
sesso commerciale, il quale da secoli ¢ ammesso anche da ordinamenti
non particolarmente distintisi per 1 propri orientamenti liberali, non
riesco a comprendere come egli trovi illegittimo un ipotetico accordo
di questo genere tra due adulti consenzienti.'®’

Al di la delle circostanze ipotetiche prospettate da Diciotti, a
parere di chi scrive vi sono inoltre alcuni dati essenziali da cui non
si puo prescindere. In primo luogo, ¢ necessario ricordare che esistere
¢ scegliere, e scegliere ¢ discriminare. Frequentare una scuola invece che
un’altra, corteggiare una ragazza mora e ignorarne una bionda, tifare
per una societa calcistica invece che per un’altra, commentare positi-
vamente le tesi di alcuni studiosi e stroncare quelli di altri (opponendo
Steiner a Rothbard, ad esempio), dar vita ad una missione nel cuore
dell’Africa invece nella periferia di Rio de Janeiro. Per sua natura,
ogni azione ¢ segnata dalla discriminazione; ed ¢ anche per questo
motivo che si deve apprezzare la prospettiva neo-lockiana, in quanto
essa ¢ in grado di definire quei confini (proprietari) all’interno dei
quali una discriminazione ¢ legittima.

Quando il papa nomina alcune decine di nuovi cardinali egli
compie un atto fortemente discriminatorio verso i propri correligio-
nari non scelti e pure verso i membri di quelle altre comunita — pro-
testanti, ebrei, musulmani, agnostici, e cosi via — che non ha neppure
tenuto in considerazione, ma tale decisione ¢ legittima perché investe
ambiti e risorse che sono di proprieta della Chiesa e quindi dipendono
dalle decisioni del pontefice.

Se I’esistenza umana comporta per forza di cose comportamenti
discriminatori, preoccupazione di ogni filosofia politica dovrebbe
essere quella di comprendere quando decisioni di questo tipo sono

189 Una cosa ¢ esprimere la propria riprovazione morale per tali scambi, altra
cosa ¢ ritenere di interferire con essi proibendoli per legge.

171



legittime e quando no. D’altro lato, il radicale rigetto di ogni discri-
minazione puo discendere soltanto dall’ormai inveterata abitudine a
considerarsi parte di un tutt’uno (la collettivita statale) all’interno del
quale, senza dubbio, ogni privilegio appare ingiustificato. La confu-
sione tra discriminazioni legittime (che hanno luogo entro spazi pri-
vati) e illegittime (all’interno degli ambiti statali, collettivizzati) va
pero evitata, se non si vuole rendere impossibile ogni scelta e se si
vuole evitare che Pintera societa finisca sotto il controllo di pochi
pianificatori.

In questo senso, ¢ comunque interessante rilevare come lo stesso
Philippe van Parijs, esponente di punta della filosofia liberal contem-
poranea, ritenga di aver trovato proprio nel tema della discrimina-
zione un solido argomento contro il libertarismo.

Egli muove dalla considerazione che un ordine libertario potrebbe
condurre alla situazione in cui “tutta la Terra abitabile (comprese le
strade, 1 parchi ed altri luoghi oggi pubblici) sia un giorno proprieta
privata di alcuni individui”. Entro tale quadro sarebbe sufficiente
che venisse in mente ai proprietari “di imporre a tutti gli affittuari
e agli utenti dei loro beni il divieto di pronunciare la parola ‘solida-
rieta’!" per avere una situazione completamente illiberale. Tale man-
canza di liberta deriverebbe dal fatto che ogni persona, in casa d’altri,
non potrebbe esprimersi come meglio crede.

In realta, appare abbastanza evidente che se 1 pochi proprietari
fossero — come van Parijs pone a premessa — 1 legittimi titolari di quei
beni, essi avrebbero la piena facolta di definire le regole di comporta-
mento da tenersi a casa loro. Per 1 libertari, infatti, quello scenario ¢
da considerarsi legittimo nell’ipotesi in cui ogni singolo proprietario
abbia conseguito quei titoli senza aggredire il prossimo. Per questo stesso
motivo, se all’interno di un villaggio tutti i1 legittimi titolari dei beni
immobili decidessero di dare ogni loro bene ad una Chiesa, ad una
fondazione o ad un’impresa, cosa potra mai obiettare il decisore poli-
tico ligio alle indicazioni di van Parijs? Mobilitera I’esercito e la poli-
zia per impedire una simile eventualita? E se non lo fara in quel caso,
perché mai dovrebbe sentirsi autorizzato a farlo nell’ipotesi — davvero
inverosimile e bizzarra (ancor piu di quella del meteorite) —in cui una
soluzione simile dovesse emergere a livello globale?!"!

Di fronte all’incubo di van Parijs, il quale paventa che I'intero
universo possa essere posseduto da una sola impresa, va anche eviden-
ziato che se nella teoria libertaria questa ¢ solo un’eventualita del tutto

10 Van Parijs, Che cos’¢ una societa giusta?, p.130.
! Per una critica di carattere “gius-realista” a queste tesi di van Parijs, cfr.:
Nicosia, “LCanarco-capitalismo come ordinamento giuridico”.

172



improbabile (e in ogni caso, come si ¢ detto, essa sarebbe il risultato di
interazioni consensuali, e quindi della precisa volonta dei titolari legit-
timi), un tale esito puo divenire molto piu probabile — se non addi-
rittura inevitabile — nell’ordine “real-libertario” prospettato da van
Parijs, dove la ripetuta redistribuzione dei titoli di proprieta implica
che ogni proprieta sia di fatto controllata dagli uomini di Stato. Ma
questo fa si che, in definitiva, gli stessi titoli arbitrariamente attribuiti
ai singoli (compresi i noti surfisti californiani tanto cari allo studioso
fiammingo'?) siano in ogni momento assegnabili in altro modo e per
volonta del piccolo gruppo dei decisori politici.

E proprio nelle nostre societa statizzate che un minuscolo con-
sesso di persone (la classe politica) ¢ in condizione di proibire I'utilizzo
di determinate parole e, quindi, di impedire ai legittimi proprietari di
utilizzare i titoli da loro detenuti — quelli che Rothbard definisce i titles
of ownership'®* — come essi meglio credono.'™

In altre parole, ¢ proprio a causa della debole concezione della
proprieta oggi vigente all’interno delle nostre societa che I'umanita si
trova esposta al rischio di subire illegittime censure, del tutto contra-
rie alla liberta dei singoli. In effetti, se le circa duecento classi poli-
tiche (alcune delle quali davvero molto ristrette) che controllano gli
Stati contemporanei dovessero decidere di mettere al bando i libri
di Hitler e Marx, Nietzsche e Lenin, Adorno ¢ Heidegger, di tutta
evidenza diverrebbe quanto mai difficile poter leggere tali opere. Si
sarebbe esattamente nell’incubo tratteggiato da van Parijs, ma con una
fondamentale differenza: che nello scenario libertario (e quanto mai
improbabile) immaginato dall’autore di Che cos’e una societa giusta? le
limitazioni deriverebbero da diritti legittimi, mentre in questo caso
(immensamente meno improbabile del primo) ci si troverebbe dinanzi
ad autentiche aggressioni alla liberta individuale: 1 proprietari di tali
libri, a casa loro, non potrebbero leggere quello che vogliono.

Diciotti mostra di condividere, nella sostanza, la critica di van
Parijs nel momento in cui difende 'ordine statuale contemporaneo
sulla base della tesi che nelle nostre societa “vi sono spazi pubblici
sottratti al dominio dei privati ed ai quali tutti gli individui hanno un
eguale diritto di accesso”.!> Ma questa affermazione rivela un angeli-
smo che ¢ difficile accettare e che subisce in modo acritico I’identifi-

192 Van Parijs, “Why Surfers Should be Fed: The Liberal Case for an Uncon-
ditional Basic Income”.

193 Rothbard, The Ethics of Liberty, p.133 (trad. it.: p.201).

1% Nel recente passato, anche in Italia sono state approvate norme di questo
genere: basti pensare alla legge 205/93 (nota come “legge Mancino”).

19 Diciotti, supra, p.83.

173



cazione tra beni collettivizzati e beni di tutti. Ovviamente non € cosi,
dal momento che quanti dispongono del potere politico sono in condi-
zione di riservare ad alcuni gruppi e, non di rado, a loro stessi la frui-
zione e il controllo degli spazi collettivizzati. Quello che qui sembra
sfuggire ¢ che lo Stato non ¢ un’entita astratta, dal momento che esso
puo essere compreso solo a partire dalla constatazione che in virtu
dell’ordine statuale un piccolo numero di persone ¢ in condizione
di dominare la societa: soprattutto dettando le regole che presiedono
all’utilizzo dei beni statali.!®

Van Parijs manifesta una viva apprensione di fronte ad una situa-
zione ipotetica in cui i1 proprietari decidano quali libri possano essere
stampati nelle loro aziende e quali opere possano entrare nelle loro
case. Egli dovrebbe molto piu opportunamente concentrare I’atten-
zione sui rischi connessi all’azione aggressiva dei governi, che oggi si
considerano autorizzati ad invadere ’esistenza e la proprieta dei sin-
goli, esercitando quell’eminent domain che finisce per ricondurre I’in-
tera societa sotto il controllo del ceto politico-burocratico.'”’

A questo proposito, quando Diciotti cerca di minimizzare la
distanza che separa il potere politico da quello che chiama il “potere
economico” (la facolta di un legittimo proprietario di disporre dei suoi
titoli di proprieta) il problema ¢ che viene meno proprio differenza tra
le legittime pretese del proprietario e quelle di chi non si accontenta
di disporre dei propri titoli, ma intende controllare i beni e le risorse
altrui. E proprio la questione del potere eminente, quindi, che viene
un po’ troppo bruscamente accantonata.

A tale riguardo ¢ utile richiamare la lezione di Bruno Leoni, nel
momento in cui egli definisce giuridica la pretesa del creditore e anti-
giuridica quella del rapinatore. Con questa distinzione egli intende
offrire uno schema generale che — al di la della giustificazione mera-
mente sociologica su cui costruisce l’analisi — aiuta a cogliere la
distanza che separa un comportamento giusto da uno ingiusto.!”® Nel

1% Quando il sindaco di una citta, ad esempio, decide di introdurre un
biglietto di ingresso con 'obiettivo di soddisfare le esigenze di definiti gruppi di
pressione (come gia avviene in molti casi), egli rende particolarmente evidente
quello che, in realta, traspare quotidianamente in innumerevoli altre circostanze:
ovvero che cio che apparentemente € di tutti viene in realta gestito da pochi e nel-
Pinteresse di una frazione della societa.

Y7 11 potere eminente che I’apparato statale esercita illegittimamente nei
riguardi delle proprieta dei singoli puo prendere la forma dell’esproprio, ma
anche — e soprattutto — della regolamentazione. Cfr. Epstein, Takings: Private Pro-
perty and the Power of Eminent Domain.

198 Leoni, “Il diritto come pretesa individuale”, pp.126-127.

174



momento in cui, invece, Diciotti sostiene che “I’assoggettamento di
un individuo alle condizioni poste dal potere politico puo essere con-
cepito come effetto di un contratto, almeno in senso lato”™ si ha la
sensazione che il bandito di strada (anche nella sua versione stanziale
e istituzionalizzata, anche quando veste 1 panni dell’'uomo di Stato)
abbia trovato un argomento che ne giustifica, in modo del tutto artifi-
cioso, I’azione aggressiva.

Per Diciotti, il potere politico e il cosiddetto “potere economico”
sono accomunati dal “fatto di avere stabilito un dominio su un territo-
rio”.?° Ma uno dei problemi maggiori di una teoria che intenda riflet-
tere consapevolmente su questi temi ¢ proprio da riconoscere nelle
modalita che rendono legittimo o illegittimo questo dominio. Mentre
la logica proprietarista su cui si regge I'ordine libertario implica I’as-
soluto rispetto dei diritti di proprieta altrui, il dominio esercitato dalla
classe politica ¢ — per definizione — eminente, e quindi si definisce
a partire dalla sua capacita di espropriare, tassare ¢ regolamentare.
Quando I’apparato di potere chiamato “Stati Uniti” ha esteso il pro-
prio controllo anche sulle terre dell’Ovest e in questo modo ha assog-
gettato a sé un colono di origine europea che si era spinto fin laggiu
alla ricerca di aree vergini da coltivare (dove, con il proprio lavoro, si
era legittimamente appropriato di cio che gli serviva per assicurare a
sé e ai propri familiari le risorse necessarie alla sopravvivenza e alla
sicurezza), questo individuo e i membri della sua comunita sono dive-
nuti sudditi di Washington e obbligati ad accettare ogni genere di
imposizioni, fiscali e d’altro tipo.

Esiste quindi una differenza radicale tra il “lavoratore” che si
trova di fronte al “capitalista” e il cittadino che ¢ obbligato a fare i
conti con il potere politico.>”?

1% Diciotti, supra, p.90.

20 Diciotti, supra, p.90.

201 Pin correttamente, pero, sarebbe meglio dire che abbiamo un individuo
di fronte ad un altro individuo.

202 Viceversa Diciotti afferma: “Che cosa puo fare un lavoratore se un capi-
talista gli chiede condizioni di lavoro eccessivamente pesanti? Puo non stipulare
il contratto di lavoro e ‘andarsene’ a cercare lavoro da qualche altra parte. E certo
che se nessun altro offre lavoro, la scelta di ‘andarsene’ puo risultare ancora meno
attraente delle condizioni di lavoro cui non vorrebbe assoggettarsi, ma non per
questo non ¢, in un certo senso, libero di farlo. E che cosa puo fare un cittadino
se il potere politico gli chiede condizioni troppo pesanti per risiedere in un deter-
minato territorio? Puo rompere il suo ‘contratto’ con il potere e ‘andarsene’ a
risiedere su un altro territorio” (Diciotti, supra, p.90). Il tratto comune tra le due
situazioni sarebbe riconoscibile nell’ipotesi che in entrambi i casi viene “stabilito
un dominio su un territorio, rendendo costoso per gli abitanti di quel territorio

175



E anche significativo che, al fine di rafforzare la sua pretesa
di mettere sullo stesso piano il potere politico e quello economico,
Diciotti introduca un concetto squisitamente marxiano: quello di
“mezzi di produzione”.?” La tesi € che la proprieta dei mezzi di produ-
zione (soprattutto in presenza di un’abbondanza di individui in cerca
di lavoro) possa permettere a chi controlla questi beni di imporre
condizioni terribili, esercitando una forma di “coercizione” su quanti
hanno bisogno di lavorare.

A questo punto, pero, € necessario sgombrare il terreno da un ter-
mine tanto impreciso e indefinibile quale ¢ quello di “mezzi di produ-
zione”, che rivela il permanere della convinzione che la vita economica
di una societa di mercato non sia orientata dalle esigenze dei consuma-
tori (che ogni individuo e ogni impresa si sforzano di soddisfare, nella
misura in cui vogliono essere premiati dal successo), ma al contrario che
essa sia determinata da chi controlla talune realta fisiche (i capannoni, le
macchine, gli assets finanziari). In realta, quando assistiamo ad un con-
tratto di lavoro tra il titolare di un’impresa edile e un architetto che in
cambio di una somma accetti di offrire i propri servizi a tale azienda,
chi tra 1 due soggetti ('impresa e il professionista) dispone dei mezzi di
produzione? La risposta ¢ ovvia: entrambi. Il palazzo che viene costru-
ito, infatti, ha avuto bisogno sia degli strumenti di cui dispone I'impresa
(mattoni, cemento, e cosi via) che di quelli di cui dispone 'architetto (le
sue competenze, in primo luogo). In questo come in ogni altro contratto,
entrambi danno ed entrambi ricevono; e soprattutto entrambi sono indi-
spensabili. La nostra pigrizia intellettuale e, ancor piu, la ragionevole
attitudine ad avere dinanzi agli occhi un quadro semplificato ci indu-
cono a vedere nell’impresa il datore di lavoro (e quindi il soggetto forte) e
nell’architetto il dipendente (e quindi il soggetto debole). Ma le cose non
stanno affatto cosi, tanto che vi sono circostanze in cui le imprese sono
“obbligate” a contendersi gli architetti, 1 tornitori o i programmatori, e
questi ultimi si avvalgono di tale domanda per ottenere remunerazioni
sempre piu alte.?™

andarsene altrove” (Diciotti, supra, p.90). Esiste pero una differenza fondamentale
nel fatto che il lavoratore esca da una proprieta altrui, su cui quindi non possedeva
titoli legittimi, e il colono sia invece obbligato a lasciare la propria casa. E questo
elemento che configura solo il secondo caso come rappresentativo di un’azione
aggressiva e quindi ingiusta.

203 Diciotti, supra, p.89.

204 Da tutto questo discende che la relativa “forza” o “debolezza” nelle rela-
zioni di mercato dipendono esclusivamente dalla propria capacita a soddisfare le
richieste altrui, e non certo dal possesso di macchinari (qualsiasi cosa, specie nel-
I’economia contemporanea, tale espressione possa indicare). Per un’ottima analisi

176



Poiché vi ¢ dunque una sola coercizione (quella esercitata da chi
invade la vita o la proprieta altrui, con ’aggressione e la minaccia),
non si puo correttamente parlare di un potere economico — che sia in
qualche modo analogo al potere politico — e la condizione di disagio in
cui si trovano i lavoratori quando vi ¢ abbondanza di offerta (e quindi
mancano posti di lavoro) non puo essere addebitata al’imprenditore
(e neppure, seguendo logiche “animistiche”, ai mezzi di produzione in
quanto tali). Essa, infatti, ha le proprie origini nelle reali difficolta di
quell’economia. In una societa di mercato, d’altra parte, ¢ la capacita
di soddisfare i consumatori e offrire servizi apprezzati che rende pil o
meno appetibile e pit 0 meno retribuito un individuo che si presenti
sul mercato del lavoro. Ma se 'imprenditore che paga a caro prezzo
un proprio dipendente non ¢ “costretto” a cio dal proprio salariato, lo
stesso si puo dire quando questo stesso lavoratore ¢ retribuito molto
meno (per le mutate condizioni del mercato e, di conseguenza, a causa
del modificarsi della relazione tra impresa e dipendente).?%

Rigettare I'idea stessa che esista un potere economico implica il
rifiuto di quello schema teorico entro il quale le liberta esistono al plu-
rale e 'idea di liberta pretende di sottrarsi alla sua relazione, davvero
essenziale, con la proprieta. Ancora una volta, cosi, dobbiamo consta-
tare che il principale motivo di contrasto tra la filosofia politica liber-
tarian di tradizione liberale e quella liberal di tradizione socialista sia
da riconoscere nel fatto che per quest’ultima esistono conflitti tra
liberta diverse, al punto che ¢ del tutto insensato pretendere di deli-
neare — neppure a livello teorico — una societa integralmente libera.?%

di alcuni di questi temi e, in particolare, del mito della debolezza del cosiddetto
“salariato” si veda: Leoni, “A proposito di sciopero e serrata”.

205 Ho accettato, nel seguire la riflessione di Diciotti, di usare concetti come
“alti salari” o “bassi salari” (egli parla, ad esempio, di “un ‘cattivo’ contratto”;
Diciotti, supra, p.89). In realta, come non esiste un prezzo “giusto” , cosi non ha
molto senso parlare — in astratto — di buone o cattive condizioni contrattuali. Tutto
quel che si puo dire ¢ che, in assenza di impedimenti legali, la relativa qualita dei
contratti che possiamo stipulare ¢ condizionata dalla nostra capacita di soddisfare
1 nostri potenziali clienti e dalla loro disponibilita di risorse in grado di soddisfare
noi. Non vi ¢ quindi un rapporto di potere o dominio all’origine di eventuali con-
dizioni contrattuali considerabili come poco attraenti, ma una realta economica
effettiva da cui non si puo in alcun modo prescindere.

206 Anche taluni liberali classici, a causa della loro impostazione hobbesiana
e anti-giusnaturalista, accolgono una simile definizione della liberta. Per James
M. Buchanan e Gordon Tullock, ad esempio, “’accettazione del diritto dell’in-
dividuo a fare cio che egli desidera, fino al punto in cui la sua azione non contra-
sta con la liberta di altri individui a fare altrettanto, deve essere uno dei tratti
caratteristici di ogni ‘buona’ societa” (Buchanan —Tullock, The Calculus of Consent.
Logical Foundations of Constitutional Democracy, p.303). Successivamente Buchanan

177



La liberta di un uomo, infatti, comporterebbe sempre una qualche
limitazione della liberta altrui. Particolarmente interessante ¢ quanto
afferma Diciotti nel momento in cui sostiene che assicurare la liberta
di parola significa far “venir meno un’altra liberta individuale, cio¢
quella di compiere azioni aventi ’effetto di impedire ad altri di espri-
mere le loro opinioni”.?*” Il problema ¢ che la liberta di parola non
esiste in astratto, dal momento che ben pochi potrebbero apprezzare
una mia diuturna intrusione a casa loro con I’obiettivo di convincerli
della bonta delle tesi che qui sostengo. Ognuno ¢ libero di esprimersi,
ma solo negli spazi che sono suoi, che ha legittimamente affittato o in
cui viene generosamente ospitato. Io non ho un diritto di espressione
che mi permetta di invadere le abitazioni altrui con lo scopo di persua-
derli in tema di giustizia. E se qualcuno mi accompagna alla porta non
vi € alcuna mia liberta che risulti lesa, ma abbiamo assistito soltanto
alla legittima difesa di un diritto (proprietario) che la mia azione stava
minacciando o mettendo in discussione.

La concezione libertaria della giustizia ¢ d’altra parte procedu-
rale®” e rigetta le critiche di quanto parlano di “monopoli di mercato”.
Da molti anni, infatti, la riflessione di Rothbard e degli economisti
austriaci?'?, e anche dei giuristi pil sensibili a tali temi?!!, ha ripetuta-
mente evidenziato quanto sia grande la distanza che separa il mono-

ha riproposto tale concezione proprio in rapporto alla proprieta, sostenendo che
quando entro un universo naturale due individui competono per il controllo di
una risorsa scarsa, ¢ ragionevole immaginare che presto si arrivi al momento in
cui “entrambe le parti concordano e accettano I’assegnazione” (Buchanan, I limiti
della lLiberta, p. 72).

Rothbard rigetta in modo reciso, € in pill occasioni, una concezione tanto
relativista, che sganci la liberta dal diritto di proprieta e accetti acriticamente la
prospettiva hobbesiana, fino al punto di impedire ogni scoperta (in quella prospet-
tiva, infatti, la mia liberta di scoprire per primo qualcosa comporterebbe la logica
negazione che altri possano fare altrettanto).

27 Diciotti, “Il capitalismo libertario (e illiberale) di Murray N. Rothbard”,
p. 236.

208 Per comprendere il supposto conflitto tra due pretese “liberta” (che tali
non sono, a meno che si voglia chiamare con lo stesso nome il diritto della vittima e
Pazione illegittima dell’aggressore) ¢ sufficiente evidenziare che chi volesse causare
una strage e venisse bloccato qualche attimo prima non potra certo accusare gli
altri di averlo privato della propria liberta. Ritengo che la stessa analisi del lin-
guaggio comune, la quale svolge un ruolo tanto significativo nella filosofia anali-
tica, dovrebbe qui indurci a ritenere inadeguata una tale identificazione tra arbitrio
(o potere, o licenza) e liberta.

20 Sulla questione, si veda anche: Nozick, Anarchia, Stato e utopia.

210 Mises, Human Action, pp.354-394; Rothbard, Man, Economy, and State, pp.
560-660.

U1 Cfr. Leoni, “Mito e realta dei monopoli”.

178



polio legale (imposto dalla legge, e illegittimo) e il monopolio di fatto
(risultato di azioni e accordi non aggressivi, e quindi legittimo). Nel
secondo caso, infatti, ’assenza di una tutela giuridica espone in ogni
momento il soggetto monopolista a quelle che gli economisti chia-
mano la concorrenza “potenziale” (di nuovi ipotetici soggetti, ancora
assenti dal mercato) e “indiretta” (proveniente da produttori gia attivi
in settori collaterali e i cui prodotti possono quindi funzionare da
sostituti o surrogati). Un monopolio politicamente non protetto non
soltanto ¢ legittimo, ma ¢ anche fragile e costantemente esposto alla
competizione.

La filosofia politica liberal continua pero a non distinguere le due
diverse forme di monopolio (solo il primo dei quali — prodotto dallo
Stato grazie a “patenti regie”, licenze e protezioni di vario genere —
costituisce una lesione alla liberta individuale) e in tal modo finisce
per giustificare 'insieme delle norme anti-trust ¢ il controllo politico
dell’economia che da tali regole deriva.

Sulla base di una deformata rappresentazione del mercato e del
suo rapporto con la questione del monopolio, da piu parti viene quindi
difesa I’'azione degli apparati politici e burocratici che impediscono
ai soggetti proprietari di interagire liberamente e che mettono sotto
controllo le politiche dei prezzi o i progetti di accordo. Non ¢ neppure
chiaro come in un contesto simile sia possibile I'innovazione, dato che
— quando un individuo o un’impresa individuano un nuovo articolo
— essi sono, almeno per un certo periodo, gli unici produttori di quel
bene (risultando monopolisti di fatto).

Ma per quale ragione van Parijs — non diversamente da molti
altri autori liberal — ritiene giusto e necessario un costante lavoro
di redistribuzione delle risorse? Essenzialmente perché a suo giudi-
zio la “privatizzazione” degli spazi comuni avrebbe sottratto a molti
individui la loro legittima disponibilita di importanti fonti di ric-
chezza; in virtu di tale motivo, una compensazione dovrebbe essere
ritenuta necessaria.

Philippe van Parijs crede infatti di avere svelato la fragilita del
principio libertario di appropriazione sostenendo che “prima dell’ap-
propriazione privata di una risorsa naturale (supponiamo: un bosco)
da parte di un individuo particolare, tutti gli altri individui usufru-
ivano del diritto di disporne liberamente”.?"> Egli chiama in causa
anche il socialista Charles Fourier (gia evocato da Nozick), il quale
riteneva “che, privando 'uomo dei suoi quattro diritti fondamentali

212 Van Parijs, Che cos’¢ una societa giusta?, p. 133.

179



di caccia, pesca, raccolta e pascolo, la ‘civilta’ dovesse farsi carico del-
I’obbligo di fornire a ciascuno un minimo vitale”.?!?

Non vi ¢ dubbio che nei secoli passati le popolazioni rurali spesso
disponessero della facolta — giuridicamente ben definita — di cacciare,
pescare, raccogliere frutta selvatica o altri prodotti naturali, far pasco-
lare 1 propri animali. Ma non si trattava affatto di diritti universali,
riconosciuti a tutti gli uomini e in uguale misura. Piti semplicemente,
vi erano persone specifiche che disponevano del diritto a raccogliere
legna in una certa zona, ad esempio, e lo detenevano proprio in virtl
del loro essere i discendenti dei “primi occupanti” di quelle aree.’'

Quando quegli spazi sono state posti sotto il controllo di un sin-
golo proprietario, allora, si ¢ proceduto all’illegittimo esproprio dei
titoli validi (quelli che Nozick chiama entitlements e Rothbard titles
of ownership) che erano detenuti da quanti avevano precedentemente
usato il bosco per raccogliere legna o andare a caccia: titoli che non
erano dell’intera wmanita, come vorrebbe farci intendere lo studioso
fiammingo, ma di taluni ben precisi “proprietari” che in quella circo-
stanza furono ingiustamente derubati.?!®

213 Van Parijs, Che cos’¢ una societa giusta?, p.135. Dietro all’espressione
“civilta” (come in altre occasioni dietro all’espressione “societa”) va naturalmente
riconosciuto il termine “Stato”: come se civilta e societa dipendessero dall’azione
di quel ceto politico-burocratico che nel corso dell’epoca moderna ¢ riuscito ad
imporre la propria sovranita.

214 Solo i membri delle assemblee di villaggio (vicinie, comuni di pieve e cosi
via) disponevano di tali titoli. In quei contesti, infatti, erano membri legittimi di
tali assemblee soltanto i proprietari di un bene (un’abitazione, un terreno) che fos-
sero anche discendenti da una famiglia del luogo (insieme a coloro che, nel corso
del tempo, I’assemblea stessa decideva di ammettere al proprio interno). Quanti
giungevano nel villaggio in un secondo momento, infatti, non erano automatica-
mente ammessi nella cerchia di chi disponeva di quei titoli né all’interno dell’as-
semblea che era incaricata di gestire gli interessi comuni.

Sul tema anche il giovane Marx ha scritto un interessante saggio; cfr. Marx,
La legge contro i furti di legna.

215 E proprio a partire da situazioni come queste che Diciotti, in una nota
del suo scritto, difende la tesi che vuole che “la terra fosse originariamente oggetto
di proprieta collettiva, appartenendo a entita come clan e tribu, e sia divenuta
oggetto di proprieta privata solo in seguito a eventi in cui svolse un ruolo impor-
tante il potere politico”; Diciotti, supra, p.35 (nota 63). Non c¢’¢ il minimo dubbio
che il potere politico, ieri come oggi, abbia giocato un ruolo decisivo nel sottrarre
risorse ad alcuni individui per attribuirle ad altri. Ed ¢ ugualmente vero che da
tempo immemorabile esista un dibattito molto vivace tra quanti sostengono che la
proprieta collettiva abbia preceduto quella individuale (un nome per tutti: Henry
Sumner Maine) e quanti difendono la tesi opposta (Numa Denis Fustel de Cou-
langes, ad esempio). Ma ai fini della presente discussione tale dibattito non pre-
senta alcun interesse e per due ragioni fondamentali.

180



Ancora una volta va sottolineato come la logica del libertarismo
sia rigorosa. Secondo gli autori libertari, infatti, di fronte ad un ingiu-
sto esproprio di titoli non ha alcun senso rivendicare il diritto ad
un generico sussidio di durata indeterminata, perché semmai bisogna
pretendere la restituzione del maltolto e la completa riparazione del
danno ingiustamente subito.?!® Non si capisce con quale logica, di
fronte ad una sottrazione di risorse, van Parijs ritenga lecito chiedere
un’assistenza universalizzata — anche a vantaggio di chi non ha rice-
vuto danni — e la permanente tassazione dei redditi liberamente pro-
dotti.

In questo senso ¢ il caso di chiarire che quando van Parijs si
domanda come il libertarismo (essendo disposto ad accettare che,
in linea teorica, poche persone siano proprietarie dell’intera Terra)
possa “ergersi ancora ad unico difensore coerente della liberta indivi-
duale”?", egli non distingue due piani ben differenti: quello del diritto

In primo luogo, proprio a partire dalla sua lettura storica del rapporto tra gli
individui, 1 beni naturali e i titoli di proprieta, Rothbard ammette che si possano
avere forme plurali di proprieta e che (come nel caso dell’aria su cui ci sofferme-
remo pil avanti) per un medesimo bene possano essere riconosciuti titoli di pro-
prieta detenuti da piu individui. Non si deve ritenere che la proprieta individuale
a cui pensa Rothbard sia sempre da ricondurre allo schema di un uomo che ¢ pro-
prietario di un oggetto ben delimitato (una mela, un vestito o un’automobile).

In secondo luogo, il contrasto cruciale a partire dal quale i libertari defi-
niscono la loro posizione non ¢ quello che oppone I’individuale al collettivo (o
al comunitario), ma quello che oppone le relazioni volontarie a quelle imposte,
accettate solo a seguito di un’azione coercitiva. Per citare Walter Block, “I’oppo-
sizione principale non ¢ tra socialismo e capitalismo, ma piuttosto tra il sociali-
smo volontario alleato al capitalismo volontario, da un lato, e le forze malefiche
riunite del socialismo e del capitalismo coercitivi, dall’altro” (Block, “L’économie
politique selon les libertariens”, p. 124). Un ordine comunitario basato sul con-
senso (ispirato ad una specie di “socialismo volontario”, per usare il linguaggio
qui impiegato da Block), come nel caso della famiglia, non ¢ in alcun modo incom-
patibile con ’ordine libertario e si puo anzi sostenere che proprio la soppressione
dell’obbligo politico sarebbe in condizione di creare maggiori spazi per questo
genere di esperienze. Su quest’ultimo tema mi permetto di rinviare a Lottieri,
Denaro e comunita.

216 A questo proposito, Rothbard & molto piu spregiudicato di van Parijs (che
in fondo chiede ai gestori dei nostri Welfare State di tenere in moto le macchine, e
farle funzionare al massimo), poiché afferma che quando in alcuni paesi vi sono
popolazioni espropriate da soggetti che dispongono di forti apparati repressivi, “la
giustizia richiede la sottrazione ai latifondisti “feudali” o “coercitivi” dei titoli di
proprieta sulla terra (...) e la loro attribuzione, senza compensazione, a quei sin-
goli contadini che sono i “veri” proprietari del loro terreno” (Rothbard, “Justice
and Property Rights”, p. 112).

217 Van Parijs, Che cos’¢ una societa giusta?, p. 130.

181



di proprieta e quello dei titoli di proprieta.?'® Per il liberalismo pro-

prietarista essere libero ¢ non gia avere tanti titoli di proprieta, ma
disporre del proprio legittimo diritto di proprieta®”: su di sé, sul pro-
prio lavoro, sui propri beni. I libertari affermano infatti che gli uomini
possiedono tutti e in eguale misura il diritto di essere proprietari (il
diritto di proprieta). Ma questa ¢ 'unica uguaglianza compatibile con
un ordine libero e ne ¢, anzi, la condizione indispensabile.??

3.6 La proprieta (come Uessere) si dice in molti modi

Di fronte al problema dei “diritti di caccia, pesca, raccolta e
pascolo” di cui parla Fourier, van Parijs ¢ portato fuori strada soprat-
tutto da una concezione troppo semplificata della proprieta. Riecheg-
giando il noto passo della Metafisica di Aristotele teso ad evidenziare 1
molteplici significati dell’essere e nella consapevolezza che ¢ del tutto
impossibile pensare la proprieta al di fuori di un quadro ontologico
definito, ¢ pero necessario riconoscere che proprieta si dice in molti
modi; e che, per questa ragione, solo una concezione piu sofisticata del
diritto di proprieta puo permettere un’adeguata comprensione dell’or-
dine giuridico libertario e del proprietarismo su cui essa poggia.??!

Si ¢ gia anticipato come la precedente riflessione sullo statuto
dell’autoproprieta dei bambini e, in maniera direttamente correlata,
sul particolare diritto di proprieta che 1 genitori esercitano sui figli
siano questioni che possono aiutare a comprendere I’intera riflessione
rothbardiana in materia.??? In effetti, se una delle maggiori difficolta

218 Questo tema compare anche in Diciotti, supra, pp.77-79.

2% Anche nel linguaggio comune, d’altra parte, una cosa ¢ essere libero, altra
cosa ¢ essere ricco.

20 Dal punto di vista storico ¢ ragionevole ipotizzare che la progressiva com-
pressione del diritto di proprieta sia stata possibile proprio in ragione del fatto che gli
uomini, nel frattempo, moltiplicavano i loro titoli di proprieta. Le popolazioni europee
del ventesimo secolo, insomma, hanno si visto crescere progressivamente tassazione
e regolamentazione, ma tutto cio si ¢ verificato in un’epoca segnata da un generale
miglioramento delle condizioni di vita. Si ha quindi in qualche modo accettato di
essere meno liberi proprio perché, nel medesimo tempo, si diventava pi ricchi.

21 A questo proposito Smith e Zaibert ricordano che “la proprieta ¢ spesso
concepita, a la Honfeld, secondo il modello del mazzo di bastoncini. Ogni baston-
cino del mazzo indica un particolare diritto o potere: un diritto di usare, un diritto
di possedere, di suddividere, di affittare, di costruirvi sopra, di goderne 1'usu-
frutto, e cosi via” (Smith — Zaibert, “The Metaphysicis of Real Estate”, p.167).

222 E significativo che, secondo Diciotti, sia da considerarsi “principio para-
dossale” quello che “implica al tempo stesso che i figli siano e non siano di pro-

182



delle teorie moderne della proprieta ¢ da riconoscere nell’accettazione
del modello cosiddetto romanistico, di fronte al caso dei minori Roth-
bard mostra di saper uscire da quel paradigma. E una delle sfide fon-
damentali che impegneranno la teoria libertaria negli anni a venire
consistera proprio nel saper sviluppare ulteriormente questa intui-
zione rothbardiana, delineando un modello sempre piu pluralistico di
proprieta che sappia riconoscere la legittimita e I’efficacia dei “diversi
modi di possedere”?? che possono emergere in virtl dell’interazione
sociale (quando lo Stato non interferisce con la libera iniziativa e la
creativita contrattuale dei singoli).

Bisogna infatti chiarire che se la proprieta originaria (quale
si afferma su res nullius) deriva quale conseguenza diretta del tipo
di azione intrapresa, ad azioni diverse devono corrispondere forme
diverse di proprieta.

Di fronte a chi inizi ad usare un bosco recandosi a raccogliere
funghi (ma limitando a questa semplice azione lo sfruttamento di
tale bene fino a quel momento ignorato da tutti), appare chiaro come
non sia possibile considerare tale individuo quale proprietario dell’in-
tera foresta. Eppure ¢ evidente che egli ha acquisito, con la condotta
tenuta, il diritto ad usare quello spazio per la raccolta dei funghi:
egli possiede un titolo legittimo e chi, in un’epoca successiva, volesse
diventare proprietario di quell’area non potrebbe ignorare I’esistenza
di un simile rapporto. Le stesse proposte libertarie in tema di diritti di
proprieta sull’ambiente vanno proprio in questa direzione.?**

La questione dei diritti di proprieta sull’aria ¢, in tal senso, par-
ticolarmente interessante.

A tale proposito Diciotti adotta una prospettiva dichiaratamente
collettivista: “non vi ¢ dubbio che I’aria sia comunemente concepita,
e che sia bene concepirla, come un bene di proprieta dell’intera uma-
nita”.?> Ma questo esito ¢ in larga misura conseguente ad impliciti
presupposti di “ontologia della proprieta” che vanno tematizzati ed
esaminati criticamente. Per Diciotti, infatti, non sembrano esistere

prieta dei genitori” (Diciotti, supra, p.48). In realta, proprio questo strappo di
Rothbard dalle concezioni convenzionali (e moderne) della proprieta permette di
comprendere la coerenza, 'originalita e la duttilita dell’ordine giuridico libertario
in quanto ordine proprietarista.

223 §i fa qui uso dell’espressione di Carlo Cattaneo utilizzata da Paolo Grossi
nel titolo di una sua raccolta di studi (in una prospettiva molto critica verso la
societa liberale). Si veda: Grossi, “Un altro modo di possedere”.

224 Anderson — Leal, Free Market Environmentalism; Rothbard, “Law, Property
Rights, and Air Pollution”; Autori vari, Man and Nature.

2% Diciotti, supra, p.39.

183



che due alternative: o I’aria ¢ di tutti (posizione collettivista), o I’aria
¢ una res nullius che chiunque puo utilizzare, possedere, inquinare ¢
perfino — qualora si fosse in presenza di adeguate tecnologie — sottrarre
alla disponibilita altrui (posizione proprietarista). A questo punto egli
mostra — secondo una logica, ancora una volta, di tipo consequenzia-
lista — taluni possibili esiti di un tale schema e invita a rigettare una
simile prospettiva.

Nel prendere in esame le tesi libertarie in materia di ambiente,
d’altra parte, egli afferma che in un ordine proprietarista nessuna
azione legale possa essere intrapresa dal cosiddetto “popolo inqui-
nato” dal momento che se ’aria ¢ una res nullius ogni individuo puo
appropriarsene e usarla a proprio modo (anche immettendo nell’at-
mosfera batteri omicidi). Egli sostiene cosi che “i danni provocati dal-
I'inquinamento atmosferico ad un individuo B non possono essere
concepiti come danni causati da un individuo A ai beni di proprieta
di B, poiché I’aria inquinata respirata da B non era di proprieta di B
prima che B la introducesse nei suoi polmoni”.??

In realta le cose non stanno affatto in questi termini. Come si
detto, nel quadro concettuale libertario delineato da Rothbard I’auto-
appropriazione dei beni naturali ¢ strettamente correlata all’azione
intrapresa di fronte a beni naturali non ancora posseduti. Lazione
umana incontra la natura e, in questo modo, al tempo stesso da vita
a risorse e introduce titoli di proprieta. Questi ultimi, ad ogni modo,
sono esattamente definiti dal tipo di azione compiuta e di tecnologia
utilizzata. Nel suo stile brillante e paradossale, nel libro del 1974
Robert Nozick si chiedeva se il proprietario di un barattolo di succo
di pomodoro che buttasse nel mare I'intero contenuto potesse essere
considerato, solo per questo, il legittimo proprietario ¢ primo occu-
pante del’immensa distesa d’acqua.?’” Ovviamente la riposta ¢ nega-
tiva. Nella logica rothbardiana, con quell’azione egli ha acquisito solo
il diritto a compiere ancora un simile gesto e trarre da cio quel genere
di soddisfazione psicologica che lo ha motivato ad agire cosi.

E significativo in questo senso come Rothbard abbia duramente
criticato la tesi classica di Edward Coke secondo cui il proprietario di
un terreno ne sarebbe proprietario fino al cielo (cujus est solum cujus est
usque ad coelum) e, per analogia, fino al centro della terra. Al contrario,
lo studioso libertario ritiene che il colono A sia proprietario solo di cio
che ha sfruttato e, in questo modo, scoperto: la superficie del campo e
per la profondita che egli I’ha lavorata con i propri strumenti (badile,
aratro e cosi via). Egli avra quindi il diritto di costruire su quel terreno

26 Diciotti, supra, p.41 (nota 72).
27 Diciotti, Anarchia, Stato e utopia, p.187.

184



un’abitazione o una fabbrica, ma non certo di impedire al vicino B,
ad esempio, di estrarre petrolio — senza danneggiarlo e senza toccare i
suoi titoli di proprieta — dai giacimenti che si trovano qualche decina
o centinaia di metri sotto la stessa proprieta di 4.%%

Questa considerazione ha conseguenze rilevanti per una piu cor-
retta lettura ontologica della proprieta. Alla luce di una tale conside-
razione, infatti, possiamo vedere delinearsi un’idea molto particolare
di proprieta, la quale permette di superare 'alternativa delineata da
Diciotti. Ogni individuo che scopre e utilizza un bene naturale se
ne appropria soltanto in rapporto all’uso che ne fa: in tal modo, egli
diventa proprietario di quella che Rothbard chiama “I’unita tecnolo-
gica della risorsa” e “la taglia di questa unita dipende dal tipo di bene
o dalla risorsa in questione, ¢ deve essere definita da giudici, giurie o
arbitri che siano esperti di questa risorsa particolare e di questo indu-
stria”.?? Torna qui una tesi che gia era riconoscibile in Ayn Rand,
secondo la quale “il diritto di proprieta ¢ un diritto all’azione, come
tutti gli altri: non ¢ un diritto a un oggetto, bensi all’azione o alle con-
seguenze della produzione o dell’acquisizione di quell’oggetto”.?

Da tutto questo possono essere derivate molte conseguenze,
soprattutto in merito al fatto che quanti — per tornare al nostro pro-
blema dell’aria — nel corso dei millenni hanno respirato e utilizzato
I’ossigeno contenuto nell’atmosfera hanno acquisiti titoli validi su di
esso. Essi non sono certo divenuti proprietari delle molecole entrate
nei loro polmoni (secondo lo schema delineato da Diciotti nel suo
sforzo di immaginare una lettura libertaria di questa situazione), ma
piuttosto hanno acquisito un titolo sull’atmosfera in quanto tale. E se
talora puo essere difficile definire se una specifica azione si concretizzi
in un effettivo inquinamento (ma questo non ¢ una difficolta esclu-
siva dei libertari, ma di chiunque esamini problemi tecnici tanto con-
troversi), pill agevole € riconoscere come si possa sostenere che ogni
individuo sia autorizzato ad impedire 'immissione nell’atmosfera di
batteri o altre sostanze velenose.

Linquinatore opera quindi in maniera aggressiva ai danni dei
diritti storict (nella prospettiva neo-lockiana i diritti di proprieta, ¢ il
caso di ricordarlo nuovamente, hanno un’origine procedurale) di coloro
che vivono sulla terra e, in particolare, di coloro che piu direttamente
sono interessati da tale azione: perché piu vicini, minacciati, danneg-
giati. Grazie alla loro esistenza quotidiana e all’azione di homesteading

228 Rothbard, “Law, Property Rights, and Air Pollution”, pp.84-85.
22 Rothbard, “Law, Property Rights, and Air Pollution”, p.84.
20 Rand, La virtu dell’egoismo, p.102.

185



che ne deriva, gli esseri umani hanno acquisito il diritto a disporre di
aria pura o, meglio, a respirare un’aria che non sia inquinata da altri
uomini. Per Rothbard, in effetti, “nessuno ha diritto all’aria pura, ma
tutti hanno il diritto di non avere la loro aria invasa da agenti inqui-
nanti prodotti da un aggressore”.?*! D’altra parte, nessuno ha il diritto
di impedire ad uno scienziato di immettere alcuni litri di aria in
un contenitore ben sigillato e mescolarla — per ragioni di studio, ad
esempio — con sostanze altamente inquinanti. Perché non si puo impe-
dire questa azione? Perché in questo caso I’ossigeno puo essere appro-
priato e anche inquinato senza cio abbia conseguenze negative per gli
altri.?®

Cio che vi ¢ di particolarmente originale in questa analisi di
Rothbard ¢ proprio lo sforzo di rigettare non solo la concezione col-
lettivista (“I’aria ¢ del genere umano”), ma anche una visione proprie-
tarista che non muovesse dall’effettiva interazione e appropriazione
che ha luogo nel momento in cui un individuo utilizza ’atmosfera e
immette ossigeno nei polmoni.

Bisogna anche aggiungere che su questa originaria complessita
dei titoli di proprieta, derivante dai processi storici di appropriazione,
puo poi innestarsi anche I'iniziativa commerciale e imprenditoriale
dei soggetti proprietari, che nel loro interagire e grazie alla loro liberta
contrattuale possono dare vita a forme di proprieta di vario genere e
non necessariamente riconducibili al modello moderno (cosi come fu
definito dal Code Napoléon e, di seguito, in molti altri codici civili).
Da tutto questo puo prendere forma un universo giuridico proprietari-
sta molto bene attrezzato a gestire quelle realta sempre piu complesse
che, a causa del monolitismo statuale, stanno conoscendo enormi dif-
ficolta e non di rado vanno incontro a terribili insuccessi.

Sono quanto mai significative, in questo senso, le analisi con-
dotte da quegli studiosi liberali che hanno sostenuto I’esigenza di
riconoscere diritti di proprieta nell’utilizzo delle onde herziane allo
scopo di diffondere programmi radiofonici o televisivi. Rifiutando la
logica statalista di un sistema amministrato in cui la classe politico-
burocratica decide chi puo entrare nel mercato delle telecomunica-
zioni e chi puo utilizzare le differenti bande di frequenza, un autore
come Milton Mueller ha proposto che anche in questo settore ven-
gano riconosciuti i diritti dei primi occupanti.’*® La sua idea e che ad

21 Rothbard, “Law, Property Rights, and Air Pollution”, p.87.

232 Questo caso mostra anche come la tesi collettivista di Diciotti sia poco
difendibile anche in una prospettiva consequenzialista; in tale contesto, infatti, lo
scienziato in questione dovrebbe chiedere ’autorizzazione di ogni essere umano.

23 Cfr. in particolare: Mueller, Reforming Telecommunications Regulations.

186



ogni individuo deve essere riconosciuta la facolta di emettere segnali,
a condizione di non danneggiare I’iniziativa e la ricezione altrui
(di quanti ricevono trasmissioni emesse da soggetti che, da tempo,
abbiano cominciato a utilizzare I’etere). In questo modo Mueller
immagina la nascita di diritti di proprieta con caratteri ben diffe-
renti da quelli che sono propri della concezione moderna: basata, al
fondo, sulla relazione diretta e totale tra un soggetto proprietario e
un bene posseduto. Come nel caso dell’inquinamento, I’aria utiliz-
zata per veicolare le trasmissioni radiofoniche e televisive non ha un
proprietario nel senso corrente del termine: dal momento che nes-
suno veramente I’ha mai “occupata” in senso pieno e, ancor piu, dal
momento che oggi essa non ¢ in alcun modo “occupabile” a causa
della presenza di una serie di titoli sull’aria che sono legittimamente
detenuti.

Ma anche se nessuno puo essere proprietario dell’aria secondo
I’accezione corrente, la tesi libertaria ¢ che il diritto dovrebbe rico-
noscere 1 titoli dei primi occupanti e tutelare quindi un vero e pro-
prio mercato di questi diritti a trasmettere. In tale quadro, per giunta,
la proprieta potrebbe essere difesa a partire dalle regole tradizionali
della responsabilita civile che 1 tribunali utilizzano in occasione di
conflitti causati da danni, da problemi di vicinato e, piu generalmente,
da esternalita negative.?*

Questioni apparentemente tanto controverse e prima facie irri-
solvibili all’interno di una logica proprietarista (lo status dei bam-
bini, la tutela dell’aria e soprattutto del diritto dei singoli a respirarla,
la liberta d’iniziativa nel settore delle telecomunicazioni radiofoni-
che o televisive), quindi, rappresentano una formidabile occasione
per cogliere come una societa non statizzata sarebbe in condizione di
vedere emergere soluzioni proprietarie di vario genere: plurali, condo-
miniali, volontarie. La stessa vivacita del diritto privato e il moltipli-
carsi — soprattutto all’interno degli ordinamenti legati alla common law
— di istituti privatistici sempre nuovi (basti pensare all’universo della
finanza) attestano come di fronte a molte difficolta dell’eta contempo-
ranea vi sia un bisogno sempre maggiore d’immaginazione, creativita,
dinamismo.

Dalla tutela dei diritti individuali naturali, insomma, puo emer-
gere una ricca varieta di soluzioni giuridiche ed economiche, sempre
meglio adattate alle circostanze specifiche e ai problemi particolari.

24 Per un’eccellente introduzione alle tesi liberali in materia di diritti di
proprieta sull’etere si veda: Lepage, “Comment et pourquoi privatiser les ondes”.

187



3.7 I povert, i ricchi e la classe politica

Il punto piu debole del ragionamento di van Parijs va ricono-
sciuto nel fatto che se da un lato — sebbene solo in una logica conse-
quenzialista — egli accetta la tesi libertaria contro il collettivismo (a
suo giudizio, in effetti, “trasformare tutti 1 beni esterni in proprieta
collettiva equivale a sottomettere completamente I’'individuo al volere
della collettivita”?*), d’altro canto neppure si accorge di reintrodurre
surrettiziamente una situazione ancora peggiore nel momento in cui
oppone alla liberta formale (quale si concretizza nel diritto di pro-
prieta) la liberta reale (che si esprime, invece, nel possesso di titoli
attraverso una loro costante redistribuzione).

Van Parijs sembra non vedere che la sua prospettiva — che egli
chiama “real-libertaria” (aggiungendo alla confusione concettuale gia
esistente un ulteriore garbuglio terminologico) — implica una colletti-
vizzazione forse ancora peggiore di quella, comunista, che pure egli
afferma di voler evitare. Quando la titolarita dei beni non poggia su
un diritto originario (come nello schema lockiano e rothbardiano) ma
sulla distribuzione delle risorse, appare evidente che il vero dominus
¢ chi puo assegnare, espropriare e riassegnare tutte le risorse: ovve-
rosia, il piccolo gruppo di individui che controllano ’apparato poli-
tico-burocratico. Non abbiamo piu, insomma, lo scenario caotico di
un mondo che ¢ di tutti e in cui ognuno tende quindi a saccheggiare
quanto pil ¢ possibile questa proprieta indivisa (la joint ownership di
cui parla Cohen), ma un sistema pianificato e bene ordinato in cui
la classe politica controlla 'intera ricchezza della societa e fissa i cri-
teri della sua costante ripartizione: magari proibendo le donazioni tra
padri e figli (e forse anche la comunita familiare, luogo di riprodu-
zione delle ineguaglianze sociali**), limitando la liberta di contratta-
zione, moltiplicando le authorities e gli organismi di vigilanza sulla
societa.

In questo senso ’obiezione di Diciotti, orientata a focalizzare I’at-
tenzione sul destino dei piu deboli e dei piu poveri (che in una societa

235 Van Parijs, Che cos’¢ una societa giusta?, pp.223-4.

236 Per John Rawls la famiglia ¢ un’istituzione che impedisce ’applicazione
del suo secondo principio (detto del maximin). La sua tesi € che “persino in una
societa bene-ordinata che rispetta i due principi di giustizia la famiglia puo osta-
colare la parita di possibilita tra individui” e questo perché “se nel medesimo set-
tore vi sono variazioni nel modo in cui le famiglie danno forma alle aspirazioni del
bambino, allora mentre sara possibile ottenere una giusta uguaglianza di oppor-
tunita tra i settori, ci0 non varra per le eguali possibilita tra gli individui” (Rawls,
Una teoria della giustizia, p.254).

188



libertaria perderebbero ogni “aiuto” pubblico), merita di essere atten-
tamente presa in esame, tanto pil che propone tesi piuttosto condivise
da quanti si oppongono alla contestazione libertaria delle istituzioni
statali.

Per di pit, Diciotti collega una giustificazione pauperistica del
potere monopolistico dello Stato (secondo cui esso ¢ necessario perché
vi sia qualcuno che si prenda cura dei piu sfortunati) all’argomen-
tazione secondo cui I'ordine spontanco sarebbe un ordine altamente
rischioso, in cui nulla ¢ garantito. In particolare, in questo quadro la
stessa sopravvivenza dei singoli dipenderebbe dalla sorte e dall’ine-
guale distribuzione dei talenti.

Nel momento in cui Diciotti contesta il rigetto libertario di ogni
forma di coercizione e, quindi, anche di ogni apparato di welfare, egli
evidenzia come nell’universo giuridico rothbardiano gli individui non
abbiano I’obbligo “di fornire a coloro che non hanno la proprieta di
alcun bene (tranne che del proprio corpo) quanto ¢ necessario per
la loro sopravvivenza”.?*” Da questo egli deriva che in Rothbard la
sopravvivenza delle persone dipende “essenzialmente dalla fortuna o
dal caso”.?® La considerazione ¢ interessante, perché in effetti mette
in evidenza molto bene Popposizione radicale tra una visione della
societa quale ordine indeterminato e vivificato dalla liberta d’azione
degli uomini, e da quanto essi sono in grado di esprimere (in termini
di creativita, responsabilita, previdenza, generosita, socialita), e una
visione della societa quale sistema pianificato, nel quale si pensa di far
fronte all’insopprimibile eventualita di trovarsi in condizioni tragiche
— per ragioni economiche, sanitarie, e cosi via — limitando proprio
questa stessa liberta d’azione su cui, invece, ’ordine libertario gioca
le proprie carte. Va anche aggiunto, a tale riguardo, come uno degli
argomenti fondamentali degli avversari degli ordini sociali liberali
sia proprio una certa interpretazione del rischio e, correlativamente a
tutto cio, degli strumenti migliori per affrontarlo con efficacia.?®” Nella
logica liberale, al contrario, il rischio ¢ ineliminabile e ogni pretesa
politico-burocratica di cancellarlo con un semplice atto d’imperio fini-
sce per condannarci ad un’esistenza in cui ’eventualita — pitt 0 meno
probabile — di situazioni indesiderate finisce per lasciare il posto alla
quasi certezza che esse si realizzeranno.’*

27 Diciotti, supra, p.81.

28 Diciotti, supra, p.81.

29 Un testo classico, in questo senso, ¢: Beck, Risikogesellaschaft.

240 Molto interessanti, in tal senso, sono le analisi ormai classiche di Aaron
Wildavsky, il quale ha sottolineato come solo una societa liberale sia in grado
di favorire un pieno sviluppo della nostra resilience (elasticita) e, quindi, della

189



Entro sistemi sociali pianificati che pretendano di eliminare il
rischio sostituendo la stewardship dei proprietari con il potere dello
Stato (o di suoi nuovi e globali surrogati?*!), finiscono per essere aggre-
dite le fonti stesse della creativita e dell’innovazione, ma soprattutto
viene minato quello spirito di responsabilita che induce a fare investi-
menti e a cercare di fare fronte ad ogni eventuale minaccia che com-
paia all’orizzonte.**

Va anche aggiunto che nella prospettiva di Rothbard i ceti piu
deboli avrebbero tutto da guadagnare dal superamento dello Stato e
dalla sua sostituzione con un ordine protettivo di tipo libertario.

Innanzitutto, in tale situazione ogni individuo riacquisterebbe 1
propri diritti di proprieta e quindi riaffermerebbe il pieno controllo
dei suoi titoli. In particolare, la facolta di poter liberamente stipulare
contratti restituirebbe ad ogni individuo quelle opportunita che oggi
vengono negate dalla regolamentazione pubblica, la quale ad esempio
determina — in molti paesi occidentali — la piu alta disoccupazione
giovanile e femminile (e, negli Stati Uniti, anche di colore). La regola-
mentazione, inibendo numerose forme di contratto volontario, impe-
disce molte interazioni mutualmente vantaggiose, emergenti da quelle
Rothbard ebbe a definire le preferenze dimostrate di quanti vorrebbero
partecipare a tali scambi.

In secondo luogo, un ordine libertario dovrebbe prevedere la
completa restituzione di quanto lo Stato ha tolto ai legittimi proprie-
tari. Per Rothbard si tratta in primo luogo di individuare 1 maggiori
beneficiari delle politiche pubbliche — a partire dal big business — in
modo tale da pretendere la completa restituzione di cio che hanno ille-

nostra attitudine a saper far fronte a situazioni difficili, nuove, imprevedibili o
difficilmente prevedibili (Wildavsky, Searching for Safety). Soltanto un ordine pro-
prietarista, inoltre, ¢ in grado di assicurare quella prospettiva economica a lungo
termine (la ragionevole certezza che potremo godere in futuro delle risorse di
cui disponiamo) che puo permettere la migliore mobilitazione delle risorse, tanto
materiali come intellettuali; e si sa che una societa € tanto meno esposta ai rischi
quanto piu dispone di risorse economiche e tecnologie avanzate. Per cercare di
gestire al meglio 1 rischi, insomma, bisogna accettare di affrontare qualche rischio,
mentre ’adozione di un sistema pianificato sulla base di una prospettiva a rischio
zero ci consegnerebbe ad un universo senza liberta, senza innovazione e — alla fine
— dominato dall’insicurezza.

241 A questo proposito si veda: Habermas, La costellazione nazionale.

%2 La piu macroscopica riprova di tutto cio si ha in tema di previdenza: sono
proprio 1 paesi che hanno adottato una strategia piu liberale (privatistica, concor-
renziale, pluralizzata, e quindi basata sulla logica proprietarista) quelli che oggi
sono in condizione di guardare al futuro con meno apprensione, mentre dove si ¢
scelta la strada di una copertura statale ¢ incondizionata si ¢ finito per esporre 1
pensionati del futuro al rischio di una vecchiaia segnata dalla miseria.

190



gittimamente ottenuto grazie alle scelte condotte dai governi, pil o
meno da loro ispirati. Tutto questo comporterebbe una perdita netta
per il ceto politico e, piu in generale, per i beneficiari delle azioni coer-
citive condotte dall’apparato statale, ma a totale beneficio di quanti
sono stati sacrificati da queste politiche.

Il passaggio da un ordine statale ad uno concorrenziale preve-
derebbe inoltre la completa liberazione fiscale di ogni individuo. In
questo senso si deve sottolineare come all’interno dell’ordine statale,
ancora una volta, le risorse siano trasferite dai gruppi politici piu
deboli (spesso coincidenti con i settori poveri della societa) ai gruppi
politici piu forti (spesso identificabili con i ceti abbienti e, soprattutto,
con le maggiori realta economico-finanziarie). A questo proposito, si
puo parlare di Rothbard come di un fautore del capitalismo, ma solo
se con tale termine si designa l'ordine sociale basato sul diritto di
proprieta e sulla liberta di iniziativa e commercio. Se perd con capi-
talismo si indica qualcosa di simile o anche lontanamente correlato
all’ordine welfarista vigente nei paesi occidentali, al di qua e al di la
dell’Atlantico, ¢ del tutto impossibile vedere nell’autore di The Ethics
of Liberty un difensore di tali sistemi politico-sociali.

Rothbard ¢ sempre stato su posizioni “estreme”: € sempre stato
in minoranza e in alcun modo puo essere considerato un ideologo nel-
laccezione marxiana del termine.”* Se in Rawls*** e perfino in van
Parijs ¢ legittimo vedere autori che hanno chiesto alla classe politica
del “secolo socialdemocratico” di difendere le loro posizioni di potere
e magari di espanderle, Rothbard ha espresso in ogni momento un
atteggiamento fortemente critico verso le oligarchie politiche.

Non solo. Lopposizione al big business e allo stretto legame tra
affari e politica che contraddistingue ’epoca moderna ¢ uno dei tratti
piu tipici della riflessione rothbardiana??, per il quale la liberazione

23 Dopo che per lungo tempo la storiografia marxista ha fatto di John
Locke un interessato difensore della Glorious Revolution (tesi ormai definitiva-
mente distrutta dagli studi di Peter Laslett, che ha dimostrato come nel 1689 i Two
Treatises fossero conclusi da tempo), sarebbe davvero curioso se uno spirito libero e
autenticamente sovversivo come Rothbard venisse ora rappresentato quale apolo-
geta di una societa che egli ha sempre giudicato illiberale e oppressiva. Un breve
saggio che illustra efficacemente questo carattere del tutto anticonformista del-
Pintellettuale americano ¢ il seguente: North, Why Murray Rothbard Will Never
Win the Nobel Prize!.

24 Cfr. Boudon, “Giustizia sociale e interesse generale”. Per Boudon il filo-
sofo americano “non scrive esplicitamente che la sua teoria della giustizia debba
essere considerata una teoria della legittimazione delle istituzioni. Ma mi sembra
ovvio che questo scopo stia alla base del suo tentativo” (p.165).

24 11 testo piu significativo, in tal senso, ¢ probabilmente: Rothbard, “Wall
Street Banks and American Foreign Policy”. Il saggio illustra come ’alta finanza

191



fiscale della societa coinciderebbe con la liberazione dell’intera societa
dalla rapacita dei gruppi piu forti alleati alla classe politica.

E del tutto evidente, inoltre, come ’economista Rothbard fosse
ben consapevole che la crescita economica generale di una societa e,
con essa, il miglioramento delle condizioni dei ceti deboli esigano
alcune precise condizioni. Anche all’interno di ordini statuali, infatti,
una societa cresce in modo tanto piu rapido e consistente quanto piu la
tassazione e la regolamentazione sono basse. Un’altra condizione favo-
revole, inoltre, ¢ da individuare nella limitata estensione territoriale,
che riduce 1 “costi di uscita” e costringe in tal modo le istituzioni sta-
tali a competere tra loro. Sulla base di questi assunti, i teorici libertari
sono persuasi che 'ordine policentrico e competitivo di una societa
senza monopoli legali sarebbe in condizione di favorire uno sviluppo
economico straordinario, orientando investimenti e risorse dove vi
sono domande reali, e non gia mere esigenze di ordine politico, lobbi-
stico, clientelare e/o elettorale.

E chiaro che questo ordine sociale senza centro (perché privo
di sovranita) potrebbe permettere una consistente riduzione della
poverta assoluta, ma non necessariamente di quella relativa (in altre
parole, della disuguaglianza). Se si adotta quindi una prospettiva
ugualitario, nessuno degli argomenti di Rothbard e dei libertari potra
mai riuscire convincente: con I’esito paradossale che una societa in cui
la miseria ¢ equamente distribuita viene preferita ad una in cui non vi
¢ miseria, ma 1 livelli di vita sono anche molto disuguali.

Questa considerazione puo aiutare a capire, d’altra parte, come lo
spirito che anima la filosofia politica liberal non abbia nulla a che fare
con la logica che Anthony Flew considera propria dei Buoni Sama-
ritani (preoccupati delle sorti del prossimo), ma semmai interpreta
lo spirito proprio dei Procustiani (determinati a realizzare I'ugua-
glianza): di coloro che non hanno particolarmente a cuore le sorti
dei deboli, ma sono invece ossessionati dall’ideale dell’uniformita, dal
momento che erroneamente reputano che le condizioni migliori del
mio vicino possano necessariamente rappresentare, per me, un ele-
mento di disagio e sofferenza. E se Rawls si sforza almeno di negare
come la sua teoria morale si basi su un’accettazione dell’invidia, i pit
coerenti nemici della societa liberale affermano che quando 1 teorici in
vario modo liberali si sforzano di contestare ogni dignita morale del-

e la grande industria americana abbiano costantemente pesato — nella storia ame-
ricana del XIX e del XX secolo — in direzione di una politica estera sempre pil
interventista e guerrafondaia, oltre che favorevole allo sviluppo delle istituzioni
politiche ed economiche internazionali (Onu, Banca Mondiale, Fondo Monetario
Internazionale, e cosi via).

192



I'invidia “¢ la stessa questione del sociale e della democrazia che essi
espellono dal loro universo”.?#

Contro questo genere di legame sociale e contro la passione per
I’uguaglianza che in esso troverebbe alimento, la tradizione liberale
ha sempre difeso I’idea che una societa libera ¢ una societa capace
di essere pil aperta verso chi ha bisogno, pil responsabile, piu
ricca di reti comunitarie. Proprio dalla soppressione degli apparati
dell’assistenza pubblica puo venire un nuovo senso di responsabi-
lita, e non ¢ certo un caso se sono le societa a piu bassa presenza
dello Stato quelle che possono vantare la piu attiva presenza di isti-
tuzioni di solidarieta, di fondazioni filantropiche e di tutto quel-
I’insieme di iniziative che possiamo raccogliere sotto il nome di
“carita privata”.

La scommessa libertaria, in questo senso, ¢ in larga misura una
scommessa sulla capacita umana di elaborare forme di convivenza non
aggressive, pacifiche, liberamente solidali, capaci anche di dare nuova
forza ai gruppi sociali primari. Nella convinzione che di fronte alle
“poverta” pitt drammatiche (solitudine, kandicap, marginalita, e cosi
via) le uniche risposte efficaci siano quelle che emergono dalla capa-
cita degli uomini di intendersi e sostenersi reciprocamente.

Va anche aggiunto che se si muove da una prospettiva ugualita-
rista e si ritiene — contro Rothbard — che “una dottrina relativa alla
giusta organizzazione sociale che non desse alcun tipo di risposta alla
questione delle disuguaglianze di benessere o di opportunita tra gli
individui, sarebbe clamorosamente incompleta”¥, le conseguenze che
se ne devono trarre sono quanto mai rilevanti. Quando si adotta una
prospettiva che considera che I'uguaglianza sia moralmente desidera-
bile e che in nome di essa sia pure legittimato il ricorso alla costri-
zione, ogni tipo di autonomia individuale finisce per essere sacrificata
sull’altare di questo progetto. Entro un tale dibattito, d’altro canto, la
posizione piu convincente ¢ quella di un marxista analitico come John
E. Roemer, persuaso che la prospettiva di Rawls e Dworkin — definiti,
correttamente, come left-liberal e social democratic — sia piuttosto inco-
erente rispetto alle premesse da cui muovono. In particolare, Roemer
sottolinea come sia la proprieta privata in quanto tale, a partire dalla
self-ownership, a perpetuare e produrre le ineguaglianze sociali. Lunica

24 Rosanvallon, La crise de UEtat-providence, p.101.

27 Diciotti, supra, p.18. Piu avanti Diciotti arriva addirittura a considerare
in qualche modo eticamente ovvia una prospettiva tendenzialmente ugualitarista:
“ci aspettiamo in genere che una dottrina indichi i modi di correggere almeno le
piu macroscopiche disuguaglianze (di doti, di capacita, di ricchezza familiare) che
dipendono dalla lotteria della natura” (Diciotti, supra, p. 82, n. 118).

193



soluzione, allora, consiste nella sua totale abolizione.**

E comunque sorprendente che, volendo legittimare i poteri pub-
blici della modernita grazie ad argomenti ugualitaristi o comunque
richiamando I’attenzione sulle condizioni dei gruppi piu poveri,
un’istituzione quale lo Stato —sorta alla fine dell’eta medievale in virtl
dello spirito di conquista di alcuni feudatari e dell’ingegnosa elabora-
zione teorica di uomini come Marsilio, Machiavelli, Bodin e Hobbes
— venga oggi considerata la condicio sine qua non di una societa in cui
gli uomini sappiano ancora essere altruisti, condividendo debolezze
e sofferenze, portando aiuto agli infermi e ai bisognosi. Di tutta evi-
denza, la capacita degli uomini di soccorrersi reciprocamente ¢ ben
precedente al trionfo della sovranita statuale e in realta puo esprimersi
soltanto in forme non coattive: basate sulla cooperazione volontaria,
sulla liberalita, su una generosita autentica.’®

4. In forma di conclusione (su libertarismo e dintorni)

Alla luce di quanto si ¢ detto, mi pare utile aggiungere che si puo
guardare a Rothbard come ad un autore in cui s’intrecciano sugge-
stioni di varia provenienza, che nel libertarismo giusnaturalista hanno
trovato una loro originale sintesi. In questo senso, The Ethics of Liberty
non emerge dal nulla e rappresenta molto di piu che il concretizzarsi
di una tradizione anglo-americana la quale muove da Locke per arri-
vare ad oggi (passando dalle Cato’s Letters, da Jefferson e da Spooner).
Né ¢ sufficiente sottolineare come dietro a Rothbard vi sia la lezione di
Ludwig von Mises e — piu in generale — quel rovesciamento dei para-
digmi economici tradizionali che la Scuola austriaca, da Carl Menger
in poi, ha avuto il merito di operare.

In realta, la filosofia politica che propone un ordine politico-giu-
ridico oltre lo Stato ha saputo avvalersi di molti altri importanti contri-
buti. Essa ¢ giunta a maturazione, in particolare, nel momento in cui
il realismo politico aveva gia largamente demitizzato 'orizzonte della
sovranita. E proprio quando il deus mortalis hobbesiano perde ogni sua
residua sacralita che una proposta tanto radicale quale ¢ quella liber-
taria puo essere esplicitamente formulata. E in questo senso non stupi-
sce che in Rothbard vi siano frequenti riferimenti a John C. Calhoun,
a Gaetano Mosca, a Vilfredo Pareto, a Franz Oppenheimer e, natural-
mente, ad Albert Jay Nock. Mostrare ’autentica natura dello Stato (il

248 Roemer, Free to Lose, particolarmente alle pp.148-171.
24 Cfr. Machan, Generosity: Virtue in Civil Society, pp.27-44.

194



suo carattere irriducibilmente elitario e predatore) e svelare cio che
si cela dietro alle retoriche della partecipazione e della benevolenza
permette, infatti, di ipotizzare altri modi di convivere e interagire.

La stessa tesi di Rothbard secondo cui la distinzione tra diritto
pubblico e diritto privato ¢ totalmente artificiosa non ¢ affatto spe-
cificamente libertaria. Essa compare nei testi rothbardiani, non c’e
dubbio, cosi come in Bruno Leoni.”* Ma sostanzialmente negli stessi
termini ¢ stata formulata da uno studioso di tradizione europea,
e fortemente legato al pensiero di Carl Schmitt, come Gianfranco
Miglio. Per lo studioso lombardo, infatti, “¢ contraddittorio parlare di
‘diritto pubblico’, poiché il ‘diritto’ ¢, nella sua realta ed essenza, sol-
tanto ‘diritto privato’, dal momento che si colloca interamente entro la
dimensione definita da quella modalita del ‘privato’ che ¢ la figura del
contratto-scambio” »' Lesito conosciuto dalla parabola intellettuale di
questo studioso (che dopo aver sposato le tesi decisioniste schmittiane
ha conosciuto un approdo federalista non privo di intonazioni liberta-
rie) offre in questo senso un’ulteriore testimonianza di quanto siano
profondi i legami tra teoria libertaria e realismo politico, tra la pro-
posta di un ordine sociale senza coercizione e quell’analisi spietata
della natura del potere statale che ¢ uno dei maggiori contributi della
scienza politica europea.?>

La stessa lezione di Carl Schmitt puo riuscire straordinariamente
congeniale allo sviluppo di taluni temi del proprietarismo libertario
nel momento in cui essa aiuta ad evidenziare la storicita delle isti-
tuzioni moderne e, quindi, dello Stato. Se spesso la filosofia politica
contemporanea tende a definire lo Stato quale orizzonte a-storico di
ogni possibile convivenza umana (ignorandone la specifica natura
moderno-occidentale), Schmitt ha instancabilmente sottolineato come
tale istituzione sia un frutto dell’eta post-medievale e come, per questa
ragione, sia del tutto contingente: essa ha conosciuto un inizio, cono-
scera una fine.?

20 Come ha scritto Mario Stoppino, Leoni sviluppa una teoria del diritto
nella quale “il diritto tout court, o il ‘vero’ diritto, ¢ il diritto privato, in quanto con-
trapposto al diritto pubblico” (Stoppino, “La grande dicotomia diritto privato -
diritto pubblico e il pensiero di Bruno Leoni”, p.121).

31 G. Miglio, “Oltre Schmitt”, p.43. Sugli esiti libertari (o quasi libertari) di
Miglio si veda: Lottieri, “Indagine su Gianfranco Miglio”.

22 A questo proposito mi permetto di rinviare a Lottieri, “Realismo’ ed ‘eli-
tismo’ nel pensiero politico libertario”.

23 Diciotti esprime perplessita di fronte all’utilizzo, da parte di Rothbard e
dei libertari giusnaturalisti, di temi e argomenti del realismo politico. In realta,
pero, fin dai tempi di Etienne de la Boétie la tradizione liberale-libertaria ha
sempre unito la difesa della societa civile e dei diritti individuali ad una rigorosa

195



Nella prospettiva aperta da questa storicizzazione, per giunta,
emerge la possibilita di ripensare 1’idea stessa di proprieta, accanto-
nando I'angustia della cultura giuridica moderna e avvalendosi, al
contrario, dei contributi di taluni storici del diritto.”** E proprio a par-
tire da un’analisi genealogica delle istituzioni presenti, in effetti, che
possono venire utili conferme sulla praticabilita e sulla desiderabilita
di un’idea diversa di ordine: non piu costruito dall’alto, ma capace
di emergere dal basso, dalla cooperazione, dall’amicizia.?>> Nell’epoca
della globalizzazione economica e informativa (che vede la statualita
entrare in crisi grazie alla mobilita dei fattori sociali e, soprattutto,
dei capitali), da piu parti si va assistendo alla riemersione di temi e
filoni troppo a lungo dimenticati. Eidea di una socialita differente e di
un diritto di altra natura (de-statualizzato) comincia a divenire fami-
liare, mentre ¢ anche piu agevole cogliere ’attualita di tante ricerche
filosofico-giuridiche ormai classiche.

Nella crisi della modernita e della sua ultima ed estenuata evolu-
zione (quella postmoderna), il riemergere — spesso grazie a correnti di
matrice fenomenologica, ma non solo — di un pensiero nuovamente
ancorato alla tradizione metafisica attesta, infine, come quelle com-

disamina dei meccanismi del dominio statale. Per Diciotti, “mentre uno scettico
puo osservare con estremo disincanto tutti i progetti di una societa giusta, o addi-
rittura farsi beffe dei ridicoli tentativi di imbrigliare le passioni umane tramite un
qualche corpo di regole, un giusnaturalista non puo che credere nella possibilita
di dar vita ad una societa basata sul rispetto di uno o piu principi fondamentali”
(Diciotti, supra, p.92). Questa considerazione ¢ giusta ¢ difatti Rothbard non con-
testa affatto gli obiettivi di quanti, nella tradizione del costituzionalismo, riten-
gono di poter tutelare efficacemente i diritti individuali attraverso una versione
“addomesticata” dello Stato moderno. Quello che egli contesta ¢ il machiavellismo
adottato (si ricorre all’aggressione statale per evitare 1’aggressione) e, soprattutto,
la coerenza e la razionalita di una simile proposta. La critica del libertarismo si
sviluppa a partire da un’analisi dei poteri effettivi che dominano ogni ordine sta-
tuale costituzionale e sulla base di queste riflessioni rigetta non tanto e in primo
luogo i fini del costituzionalismo, ma i mezzi immaginati per perseguire i propri
obiettivi.

In questo senso, la critica “realista” del libertarismo si oppone al liberali-
smo classico costituzionale opponendo allo strumento delle regole costituzionali
la logica di una concorrenza istituzionale tra agenzie, nella persuasione che solo
questa competizione possa limitare con efficacia ogni azione lesiva dei diritti indi-
viduali. Cfr. ad esempio Tannehill M. e Tannehill L., The Market for Liberty.

% Fondamentali, in tal senso, gli studi di Paolo Grossi. Tra gli scritti piu
recenti si veda: Grossi, Mitologie giuridiche della modernita.

25 In merito al ruolo che ’amicizia svolge, ad esempio, all’interno del
modello della “faida” medievale — una forma di ordine giuridico del tutto alterna-
tivo rispetto al monopolio statuale — restano ancora oggi di eccezionale interesse
le classiche pagine brunneriane (Brunner, Zérra e potere).

196



piute da Rothbard in The Ethics of Liberty non fossero posizioni isolate.
II moltiplicarsi di studi che pongono al centro il nesso tra razionalita
umana e ontologia sembra proprio lasciar intendere, in questo senso,
che gli scritti di Rothbard non abbiano rappresentato un’esperienza
intellettuale destinata a testimoniare unicamente una difficile fedelta
a taluni scrupoli morali e a taluni argomenti intellettuali.

Particolarmente interessanti, all’interno di questo scenario, sono
alcune ricerche di formal ontology condotte da uno studioso come Barry
Smith, il quale ha elaborato una riflessione entro la quale la proprieta
immobiliare (real estate) € proprio intesa quale prodotto dell’attivita deli-
berata e intenzionale degli esseri umani.”® In questi studi la lezione
“austriaca” di Mises e Rothbard ¢ congiunta ad una filosofia realista, che
guarda il mondo sforzandosi di riattualizzare I'ontologia e poggiare su
essa una prospettiva giuridico-politico di esplicita intonazione liberale.?’

Negli anni scorsi, la scelta rothbardiana di prendere sul serio la tradi-
zione del diritto naturale e, con essa, la filosofia classica che lo ha ispirato
poteva sembrare tanto coraggiosa quanto temeraria. A dispetto dei ripetuti
“ritorni” al giusnaturalismo (da Strauss a Fuller, da Finnis a Villey*®), 'idea
che il diritto potesse essere pensato in relazione con la metafisica sembrava
destinata a restare confinata in ambiti marginali e, soprattutto, all’interno
della cultura cattolica. Alla luce di quanto si ¢ detto, invece, € ragionevole
pensare che per gli orientamenti giusnaturalisti e neo-lockiani®” si aprono
prospettive piuttosto interessanti. Muovendo da Aristotele, ma non solo, la
filosofia realista sembra insomma conoscere una nuova primavera, offren-
dosi quale premessa per ricerche —anche in ambito giuridico — che si orien-
tino nelle piu diverse direzioni e siano capaci di mettere in discussione
vecchi dogmi e consolidate certezze.

2% Smith, “Practices of Art”.

»7 Smith, “Aristotle, Menger, Mises: An Essay in the Metaphysics of Eco-
nomics”. E anche significativo come proprio a partire da una riflessione nell’am-
bito della formal ontology lo stesso Smith — in un saggio scritto a quattro mani
con Leonardo Zaibert — giunga ad affermare che “la distinzione canonica tra
diritto pubblico e diritto privato sia inadeguata agli scopi di un’ontologia della
proprieta terriera”; tanto piu che questa idea secondo cui esisterebbe una netta
separazione tra i due ambiti non rende giustizia sullo stato delle cose nei tempi
passati” (p.169). E ugualmente interessante come a suffragio di questa loro rifles-
sione sul carattere storico di questa dicotomia i due autori citino, non a caso, pro-
prio 1 lavori di Otto Brunner.

258 Strauss, Diritto naturale e storia; Fuller, La moralita del diritto; Finnis, Natu-
ral Law and Natural Rights; Villey, Philosophie du droit.

2 Dopo Rothbard, le maggiori formulazioni di tali orientamenti si trovano
in: Nozick, Anarchia, Stato e utopia; Lomasky, Persons, Rights, and the Moral Com-
munity; Machan, Individuals and Their Rights; Rasmussen — Den Uyl, Liberty and
Nature; Hoppe, Ethics and Economics of Private Property; Barnett, The Structure of
Liberty.

197



Riferimenti bibliografici

Althusser, Louis, “Idéologie et appareils idéologiques d’Etat”, La
Pensée, n.151, 1970; trad. it.: “Ideologia ¢ apparati ideologici di
Stati”, Critica Marxista, anno VIII, n.5, 1970, pp.23-65.

Anderson, Terry L. e Leal, Donald R., Free Market Environmentalism,
San Francisco, Westview Press, 1991.

Aristotele, Etica Nicomachea.

Arneson, Richard J., “Property Rights in Persons”, Social Philosophy
and Politics, vol.9, n.1, 1992, p.201-230.

Ascheri, Mario, Diritto medievale e moderno. Problemi del processo, della
cultura e delle fonti giuridiche, Rimini, Maggioli, 1991.

Autori vari, Man and Nature, Irvington-on-Hudson, The Foundation
for Economic Education, 1993.

Barberis, Mauro, Liberta, Bologna, il Mulino, 1999.

Barnett, Randy E., The Structure of Liberty. Justice and the Rule of Law,
Oxford, Oxford University Press, 1998.

Bassani, Luigi Marco, “Lanarco-capitalismo di Murray Newton Roth-
bard”, introduzione alla versione italiana di The Ethics of Liberty
(Letica della liberta, trad. it. di L. M. Bassani, Macerata, Liberili-
bri, 1996, pp.XI-XLIV).

Bastiat, Frédéric, “Proprieta e Legge”, trad. it. di C. Lottieri, in F
Bastiat — G. de Molinari, Contro lo statalismo, Macerata, Liberi-
libri, 1994, pp.17-42 (“Propriété et Loi”, Fournal des économistes,
VII, Parigi, Guillaumin, 1848).

Bastiat, Frédéric, La Legge, trad. it. di N. Iannello, Treviglio, Leonardo
Facco Editore, 2001 (La Loi, Parigi, Guillaumin, 1862-1864; la
prima edizione ¢ del 1850).

Beck, Ulrich, Risikogesellschaft, Francorte sul Meno, Suhrkamp, 1986.

Benjamin, Walter, Angelus Novus. Saggi e frammenti, trad. it. di R.
Solmi, Torino, Einaudi, 1962 (Schriften, Francoforte sul Meno,
Suhrkamp, 1959).

Benson, Bruce L., The Enterprise of Law. Justice Without the State, San
Francisco, Pacific Research Institute, 1990.

Block, Walter, “Céconomie politique selon les libertariens”, Fournal
des Economistes et des Etudes Humaines, vol. 6, n.1, marzo 1995,
pp-121-151.

Bloor, David, La dimensione sociale della conoscenza, trad. it. di G. Bet-
tini, Milano, Raffello Cortina, 1994 (Knowledge and Social Ima-
gery, Chicago, University of Chicago Press, 1976).

Bobbio, Norberto, “Sul diritto naturale”, Rivista di filosofia, vol. XLV,
n.4, ottobre 1954, pp.429-438.

Bobbio, Norberto, Giusnaturalismo e positivismo giuridico, Milano, Edi-
zioni di Comunita, 1965.

198



Bobbio, Norberto, Societa e Stato nella filosofia politica moderna, Milano,
11 Saggiatore, 1979.

Bobbio, Norberto — Scarpelli, Uberto — Passerin d’Entreves, Alessan-
dro — Oppenheim, Felix R., “Liberta come fatto e come valore”,
Rivista di Filosofia, 3, 1965, pp.335-354.

Boudon, Raymond, “Giustizia sociale e interesse generale”, Biblioteca
della liberta, anno XIV, aprile-settembre 1977, nn.65/66,
pp.139-166.

Boudon, Raymond, Lidéologie ou l'origine des idées recues, Parigi, Fayard,
1986.

Bouveresse, Jacques, Wittgenstein. Scienza, etica, estetica, trad. it. di S.
Benvenuto, Bari, Laterza, 1982 (Witigenstein: la rime et la raison.
Science, éthique et esthétique, Parigi, Editions de Minuit, 1973).

Bramoullé, Gérard, “Apriorisme et Faillibilisme: en défense de Roth-
bard contre Popper”, Journal des Economistes et des Etudes Humai-
nes, vol.6, n.1, marzo 1995, pp.91-104.

Brunner, Otto, Térra e potere. Strutture pre-statuali e pre-moderne nella
storia costituzionale dell’Austria medievale, trad. it. di G. Nobili
Schiera e C. Tommasi, Milano, Giuffre, 1983 (Land und Herr-
schaft. Grundfragen der territorialen Verfassungsgeschichte Osterreichs
im Mittelalter, quinta edizione rielaborata, Vienna, Roher, 1965;
la prima edizione ¢ del 1939).

Buchanan, James M. e Tullock, Gordon, The Calculus of Consent. Logi-
cal Foundations of Constitutional Democracy, Ann Arbor, The Uni-
versity of Michigan Press, quarta edizione 1971 (1965).

Buchanan, James.M., I limiti della liberta, trad. it. di I. Schraffl e D.
Pini, Milano, Rusconi, 1998 (The Limits of Liberty. Between Anar-
chy and Leviathan, Chicago, University of Chicago Press, 1975).

Carter, Ian e Ricciardi, Mario (a cura di), Lidea di liberta, Milano, Fel-
trinelli, 1996.

Cassirer, Ernst, Storia della filosofia moderna. Il problema della cono-
scenza nella filosofia e nella scienza, trad. it. di G. Colli [volume II,
Da Bacone a Kant; tomo primo, Gli inizi dell’empirismo. Continua-
zione e compimenti del ragionalismo], Torino, Einaudi, 1978 (Das
Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren
Zeit, Berlino, Bruno Cassirer, , 1906).

Chafuen, Alejandro A., Cristiani per la liberta. Radict cattoliche dell’eco-
nomia di mercato, trad. it. di C. Ruffini, Macerata, Liberilibri,
1999 (Christians for Freedom. Late-Scholastic Economics, San Fran-
cisco, Ignatius Press, 1986).

Cirillo, Stefano e Di Blasio, Paola, La famiglia maltrattante. Diagnosi e
terapia, Milano, Raffaello Cortina, 1989.

Cohen, Gerald A., Self-ownership, Freedom, and Equality, Cambridge,
Cambridge University Press, 1995.

199



Cotta, Sergio, Giustificazione e obbligatorieta delle norme, Milano, Giuf-
fre, 1981.

Cubeddu, Raimondo, Atlante del liberalismo, Roma, Ideazione, 1997.

Cubeddu, Raimondo, Politica e certezza, Napoli, Guida, 2000.

Diciotti, Enrico, “Il capitalismo libertario (e illiberale) di Murray N.
Rothbard”, Ragion pratica, 15, 2000, pp.197-238.

Diurni, Giovanni, Le situazioni possessorie nel Medioevo. Eta longobardo-
franca, Milano, Giuffre, 1988.

Epstein, Richard A., Takings: Private Property and the Power of Eminent
Domain, Cambridge — Londra, Harvard University Press, 1985.

Evers, Williamson M., “Toward a Reformulation of the Law of Con-
tracts”, Journal of Libertarian Studies, n.1, inverno 1977, pp.2-13.

Ferrero, Guglielmo, Potere. I Geni invisibili della Citta, trad. it. di P.
Carrara Lombroso, Milano, Sugarco, 1981 (Pouvoir. Les Génies
invisibles de la Cité, New York, Bretano’s, 1942).

Feyerabend, Paul, Contro il metodo, trad. it. di L. Sosio, Milano, Fel-
trinelli, 1979 (Against Method. Outline of an Anarchist Theory of
Knowledge, Atlantic Highlands, Humanities, 1975).

Finnis, John, Natural Law and Natural Rights, Oxford, Oxford Univer-
sity Press, 1980.

Fischer Drew, Katherine, “Another Look at the Origins of the Middle
Ages: A Reassessment of the Role of the Germanic Kingdoms”,
Speculum, vol. 62, n.4, ottobre 1987, pp.803-812.

Friedman, David, Lingranaggio della liberta. Guida a un capitalismo radi-
cale, trad. it. di P. Landi e M. Lacey-Freeman, Macerata, Liberili-
bri, 1997 (The Machinery of Freedom: Guide to a Radical Capitalism,
Chicago, Open Court, 1989; prima edizione del 1973).

Fuller, Lon. L., La moralita del diritto, trad. it. di A. Dal Brollo, Milano,
Giuffre, 1986 (The Morality of Law, New Haven — Londra, Yale
University Press, 1964; seconda edizione rivista del 1969).

Gordon, David e Modugno Crocetta, Roberta A., Individualismo meto-
dologico: dalla Scuola austriaca all’anarco-capitalismo, Roma, Luiss
Edizioni, 2001.

Grossi, Paolo, “Un altro modo di possedere™. Lemersione di forme alterna-
tive di proprieta alla coscienza giuridica postunitaria, Milano, Giuf-
fre, 1976.

Grossi, Paolo, Mitologie giuridiche della modernita, Milano, Giuffre,
2000.

Habermas, Jirgen, La costellazione postnazionale. Mercato globale, nazioni
e democrazia, trad. it. di L. Ceppa, Milano, Feltrinelli, 1999 (Die
postnationale Konstellation. Politische Essays, Francoforte sul Meno,
Suhrkamp, 1998).

Hare, Richard M., Il linguaggio della morale, trad. it. di M. Borioni con
la collaborazione di Fiammetta Palladini, Roma, Ubaldini, 1968

200



(The Language of Morals, Oxford, Oxford University Press, 1952).

Hart, H. L. A., Il concetto di diritto, trad. it. di M. Cattaneo, Torino,
Einaudi, 1965 (The Concept of Law, Oxford, Clarendon Press,
1961).

Hoppe, Hans-Hermann, The Ethics and Economics of Private Property,
Boston, Kluwer Academic, 1993.

Hoppe, Hans-Hermann, The Private Production of Defense, Auburn,
The Ludwig von Mises Institute, 1998.

Hobbes, Thomas, De Cive, trad. it. di T. Magri, Roma, Editori Riuniti,
1988 (1641).

Hume, David, “Sul contratto originale” (1748), trad. it. di M. Misul, in:
Discorsi politict, Torino, Boringhieri, 1959, p.248 (Political Discour-
ses, 1752).

Hume, David, “Ricerca sui principi della morale” (1751), trad. it. di
M. dal Pra, in: Ricerche sull’intelletto umano e sui principi della
morale, Bari, Laterza, 1974 (Enquiry concerning Human Understan-
ding; An Enquiry concerning the Principles of Morals, 1777).

Hume, David, La regola del gusto, trad. it. di G. Preti, Bari, Laterza,
1981 (Essays Moral, Political and Literary, Edinburgh, 1741).
Hume, David, The History of England: From the Invasion of Julius Caesar
to the Revolution in 1688, sei volumi Indianapolis, Liberty Press,

1983-85 (1778).

Kant, Immanuel, Per la pace perpetua, in Scritti di filosofia politica, trad.
it. di G. Solari e G. Vidari, Firenze, La Nuova Italia, 1969 (Zum
ewigen Frieden, 1795-6).

Kempe, Ruth S. e Kempe, C. Henry, Le violenze sul bambino, trad. it. di
G. Guaraldi e E. Caffo, Roma, Armando, 1980 (Child Abuse, Cam-
bridge Mass., Harvard University Press, 1975).

Kinsella, Stephan N., “Against Intellectual Property”, Journal of Liber-
tarian Studies, vol. 12, n.2, spring 2001, pp.1-53.

Kurrild-Klitgaard, Peter, “Self-Ownership and Consent: The Con-
tractarian Liberalism of Richard Overton”, Journal of Libertarian
Studies, vol.15, n.1, fall 2000, pp.43-96.

Kuhn, Thomas, La struttura delle rivoluzioni scientifiche, trad. it. di A.
Carugo, Torino, Einaudi, 1969 (The Structure of Scientific Revolu-
tion, Chicago, University of Chicago, 1962).

Lemennicier, Bertrand, Le Marché du Marriage et de la Famille, Parigi,
Presses Universitaires de France, 1988.

Lemennicier, Bertrand, Economie du Droit, Parigi, Cujas, 1991.

Leoni, Bruno, La liberta e la legge, trad. it. di M. C. Pievatolo, Macerata,
Liberilibri, 1995 (Freedom and the Law, Princeton, Van Nostrand,
1961).

Leoni, Bruno, “Diritto e politica” (1961), in Scritti di scienza politica
e teoria del diritto, con un saggio introduttivo di Mario Stoppino,

201



Milano, Giuffre, 1980, pp.203-219.

Leoni, Bruno, “Mito e realta dei monopoli” (1965), in La sovranita del
consumatore, Roma, Ideazione, 1997, pp.129-165.

Leoni, Bruno, “A proposito della teoria del diritto e del positivismo
giuridico” (1966), in: Le pretese e i poteri: le radici individuali del
diritto e della politica, a cura di Mario Stoppino, Milano, Societa
Aperta, 1997, pp.135-153.

Leoni, Bruno, “A proposito di sciopero e serrata”, Biblioteca della
liberta, 1966, n.2, pp.46-61.

Lepage, Henri, “Comment et pourquoi privatiser les ondes”, in La
“nouvelle économie” industrielle, Parigi, Hachette-Pluriel, 1989,
pp.115-144.

Lind, John, Three Letters to Dr. Price, Londra, 1776.

Locke, John, Two Treatises of Government, Londra, Everyman, 1996
(1690).

Locke, John, Lettera sulla tolleranza, trad. it. di L. Formigari, Firenze,
La Nuova Italia, 1978 (Epistola de tolerantia, Londra, 1689).
Lomasky, Loren E., Persons, Rights, and the Moral Community, New

York — Oxford, Oxford University Press, 1987.

Lottieri, Carlo, “‘Realismo’ ed ‘elitismo’ nel pensiero politico liber-
tario”, Studi Perugini, anno IV, n.8, luglio-dicembre 1999,
pp-163-192.

Lottieri, Carlo, Denaro e comunita. Relaziont di mercato e ordinamenti
guridict nella societa liberale, Napoli, Guida, 2000.

Lottieri, Carlo, “Indagine su Gianfranco Miglio”, élites, supplemento
a Fl, 11, n.2, giugno 2001, pp.28-35.

Machan, Tibor M., Individuals and Their Rights, Chicago, Open Court,
1989.

Machan, Tibor M., Generosity: Virtue in Civil Society, Washington, Cato
Institute, 1998.

Manent, Pierre, Naissances de la politique moderne. Machiavel/Hobbes/
Rousseau, Parigi, Payot, 1977.

Manent, Pierre, Histoire intellectuelle du libéralisme. Dix lecons, Parigi,
Calmann-Lévy, 1987.

Marx, Karl, La legge contro 1 furti di legna, in Karl Marx e Friedrich
Engels, Opere complete, volume primo, Roma, Editori Riuniti,
1980, pp.222-264 (Debatten iiber das Holzdiebstahlsgesetz, 1842).

Miglio, Gianfranco, “Oltre Schmitt”, in Giuseppe Duso (a cura di),
La politica oltre lo Stato: Carl Schmitt, Venezia, Arsenale, 1981,
p.41-47

Mises, Ludwig von, Human Action: A Treatise on Economics, con un’in-
troduzione di J. M. Herbener, H.-H. Hoppe e J. T. Salerno,
Auburn, Ludwig von Mises Institute, 1998 (1949).

Molinari, Gustave de, “Sulla produzione della sicurezza”, trad. it. di C.

202



Lottieri, in F. Bastiat — G. de Molinari, Contro lo statalismo, Mace-
rata, Liberilibri, 1994, pp.77-100 (“De la production de la sécu-
rité”, Fournal des Economistes, VIII, Parigi, Guillaumin, 1849).

Molivas, G. 1., “A right, utility and definition of liberty as a negative
idea: Richard Hey and the Benthamite conception of liberty”,
History of European Ideas, 25, 1999, pp.75-92.

Moller Okin, Susan, Justice, Gender, and Family, New York, Basic
Books, 1989.

Mueller, Milton, Reforming Télecommunications Regulations, Washin-
gton, Cato Institute, 1983.

Nicosia, Fabio, “L’anarco-capitalismo come ordinamento giuridico”,
in: Il diritto di essere liberi. Per una teoria libertaria della secessione,
della proprieta e dell’ordine giuridico, Treviglio, Leonardo Facco
Editore, 1997, pp.47-87.

North, Gary, Why Murray Rothbard Will Never Win the Nobel Prige!,
Auburn, Ludwig von Mises Institute, 1990.

Nozick, Robert, Anarchia, Stato e utopia, trad. it. di G. Ferranti, Milano,
11 Saggiatore, 2000 (Anarchy, State and utopia, New York, Basic
Books, 1974).

Nozick, Robert, Spiegazioni filosofiche, trad. it. di G. Rigamonti, Milano,
Mondadori, 1987 (Philosophical Explanations, Cambridge, Har-
vard University Press, 1981).

Olgiati, Francesco, Il concetto di giuridicita in San Tommaso d’Aquino,
Milano, Vita e Pensiero, 1944 (seconda edizione).

Oppenheim, Felix E., Dimensioni della liberta, trad. it. di A. Pasquinelli
e R. Rossini, con prefazione di G. Preti, Milano, Feltrinelli, 1964
(Dimensions of Freedom, New York, St. Martin’s Press, 1961).

Parisoli, Luca, “Domingo de Soto e I’affermazione del diritto ad essere
poveri”, Materiali per una storia della cultura giuridica, XXX, n.1,
giugno 2000, pp.3-20.

Passerin d’Entreves, Alessandro, La dottrina del diritto naturale. Saggio
di interpretazione storico-critica, trad. it. di V. Frosini, Milano, Edi-
zioni di Comunita, 1954 (Natural Law: An Introduction to Legal
Philosophy, Londra — New York, Hutchinson’s University Library,
1951).

Passerin d’Entreves, Alessandro, Lo Stato. Profilo storico-dottrinale,
testo dattiloscritto distribuito agli studenti; ora in E. Castrucci,
Materiali del corso di filosofia del diritto, Firenze, Emca, pp.99-161.

Pease, William H. e Pease, Jane H. The Antislavery Argument, Indiana-
polis, Bobbs-Merrill, 1965.

Platone, Gorgia.

Platone, Zéeteto.

Poggi, Gianfranco, The State. Its Nature, Development and Prospects,
Standford, Standford University Press, 1990.

203



Portinaro, Pier Paolo, “Profilo del liberalismo”, in Benjamin Constant,
La liberta degli antichi, paragonata a quella det moderni, trad. it. di
G. Paoletti, Torino, Einaudi, 2001, pp.137-158.

Quaglio, Dario, Giorgio Del Vecchio. Il diritto fra concetto e idea, Napoli,
Edizioni Scientifiche Italiane, 1984.

Raimondo, Justin, An Enemy of the State: The Life of Murray N. Roth-
bard, Amherst, Prometheus Books, 2000.

Rand, Ayn, La virtu dell’egoismo, trad. it. di N. Iannello, Macerata,
Liberilibri, 1999 (The Virtue of Selfishness, New York, New Ameri-
can Library, 1964).

Rasmussen, Douglas B. e Den Uyl, Douglas J., Liberty and Nature. An
Avristotelian Defense of Liberal Order, Open Court, La Salle, 1991.

Rawls, John, Una teoria della giustizia, trad. it. di U. Santini, Milano,
Feltrinelli, 1984 (A Theory of Fustice, Cambridge, Belknap Press of
Harvard University Press, 1971).

Reinach, Adolf, I fondamenti a priori del diritto civile, trad. it. di D. Fal-
cioni, Milano, Giuffre, 1990 (“Die apriorischen Grundlagen des
biirgerlichen Rechts”, Fahrbuch fiir Philosophie und phdnomenologi-
sche Forschung, 1 (1913), pp.685-847).

Rittstieg, Helmut, La proprieta come problema fondamentale. Studio sul-
levoluzione del diritto mercantile, trad. it. di E. Caterini, G. Chiap-
petta ed E. Ferraro, Napoli, Edizioni Scientifiche Italiane, 2000
(Eigentum als Verfassungproblem, Darmstadt, Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, 1976).

Roemer, John E., Free to Lose. An Introduction to Marxist Economic Phi-
losophy, Cambridge, Harvard University Press, 1988.

Rommen, Heinrich, Leterno ritorno del diritto naturale, trad. it. di
G. Ambrosetti, Roma, Studium, 1965 (Die ewige Wiederkehr des
Naturrechts, Monaco di Baviera, Kosel-Verlag, 1936).

Rosanvallon, Pierre, La crise de I’Etat-providence, Editions du Seuil,
Parigi, 1981.

Rosmini-Serbati, Antonio, Filosofia del diritto, volume primo, Padova,
Cedam, 1967 (1841-43).

Rothbard, Murray N., “In Defense of Extreme Apriorism”, Southern
Economic Review, n.23, gennaio 1957, pp.314-320.

Rothbard, Murray N., Man, Economy, and State. A Treatise on Economic
Principles, Auburn, Ludwig von Mises Institute, 1993 (1962).
Rothbard, Murray N., Kid Lib (1972), in Egalitarianism as a Revolt
against Nature and Other Essays, Auburn, Ludwig von Mises Insti-

tute, 2000, pp.145-155.

Rothbard, Murray N., Per una nuova liberta. Il manifesto libertario,
trad. it. di E. Voltattorni, Macerata, Liberilibri, 1996 (For a New
Liberty, New York, Macmillan Company, 1973).

Rothbard, Murray N., “Justice and Property Rights” (1974), in Ega-

204



litarianism as a Revolt against Nature and Other Essays, Auburn,
Ludwig von Mises Institute, 2000, p.107-113.

Rothbard, Murray N., Individualismo e filosofia delle scienze sociali, trad.
it. di R. A. Modugno Crocetta, Roma, Luiss Edizioni, 2001 (/ndi-
vidualism and the Philosophy of Social Sciences, San Francisco, Cato
Institute, 1979).

Rothbard, Murray N., The Ethics of Liberty, con un’introduzione di
Hans-Hermann Hoppe, New York — Londra, New York Univer-
sity Press, 1998 (prima edizione: The Ethics of Liberty, Atlantic
Highlands [N.]. ], Humanities Press, 1982; versione italiana:
Letica della liberta, trad. it. di L. M. Bassani, Macerata, Liberili-
bri, 1996).

Rothbard, Murray N., “Wall Street Banks and American Foreign
Policy”, in L. Abraham (ed.), Power Elite Warfare: The Struggle
Jfor Wall Street, Washington, and the White House, Memphis, WMP
Enterprise, 1987, pp.18-54.

Rothbard, Murray N., “The Hermeneutical Invasion of Philosophy
and Economics”, Review of Austrian Economics, n.3, 1989, n.3,
pp.45-59 (ora in: The Logic of Action II, Edward Elgar, Chel-
tenham, 1997, pp.275-293).

Rothbard, Murray N., “Law, Property Rights, and Air Pollution”, Cato
Journal, vol. 2, n.1, 1992, pp.55-99.

Rothbard, Murray N., Economic Thought before Adam Smith. Austrian
Perspective on the History of Economic Thought, vol. I, Cheltenham-
Brookfield, Elgar, 1995.

Rothbard, Murray N., Egalitarianism as a Revolt Against Nature and
Other Essays, Auburn, Ludwig von Mises Institute, 2000 (seconda
edizione).

Sadowsky, James A. “Private Property and Collective Ownership”, in
T. Machan (a cura di), The Libertarian Alternative, Nelson - Hall
Co., Chicago, 1971, pp.119-133.

Sartori, Giovanni, “Alla ricerca della sociologia politica”, Rassegna ita-
liana di sociologia, IX, n.4, 1968.

Scarpelli, Uberto, “Diritto naturale vigente”, Occidente, anno IX, n.2,
marzo-aprile 1953, pp.99-123.

Scarpelli, Uberto, “La dimensione normativa della liberta”, Rivista di
Filosofia, 4, 1964, pp.449-467.

Schoeck, Helmut, Envy. A Theory of Social Behaviour, Indianapolis,
Liberty Fund, 1966.

Simmons, Alan J., On the Edge of Anarchy. Locke, Consent, and the
Limits of Society, Princeton, Princeton University Press, Prince-
ton, 1993.

Smith, Barry, “Practices of Art”, in J. C. Nyiri and Barry Smith (a cura
di), Practical Knowledge, Londra — New York — Sidney, Croom

205



Helm, 1988, pp.172-209.

Smith, Barry, “Aristotle, Menger, Mises: An Essay in the Metaphysics
of Economics”, in B. Caldwell (a cura di), Carl Menger and
His Legacy (History of Political Economy, supplemento annuale
al volume 22, Durham, N.C., Duke University Press, 1990),
pp.263-288.

Smith, Barry, “In Defense of (Fallibilistic) Apriorism”, Journal of
Libertarian Studies, vol. 12, n.1, spring 1996, pp.179-192.

Smith, Barry e Zaibert, Leonardo, “The Metaphysics of Real Estate”,
Topot, 20, 2, settembre 2001, pp.161-172.

Spooner, Lysander, I vigi non sono crimini, trad. it. di C. Ruffini, Mace-
rata, Librilibri, 1998 (I’antologia include Vices are not Crimes
[1875], 1 tre saggi di No Treason: The Constitution of No Authority
[1867-1870] e Natural Law [1882]; tutti questi scritti si trovano
ora in: The Lysander Spooner Reader, San Francisco, Fox & Wilkes,
1992).

Steiner, Hillel, An Essay on Rights, Oxford, Blackwell, 1994.

Stirner, Max, Lunico e la sua proprieta, trad. it. di L. Amoroso, Milano,
Adelphi, 1979 (Der Einzige und sein Eigentum, Lipsia, Wigand,
1844).

Stoppino, Mario, “La grande dicotomia diritto privato — diritto pub-
blico e il pensiero di Bruno Leoni”, Il Politico, XLVII, n. 1, 1982,
pp.115-130.

Strauss, Leo, Diritto naturale e storia, trad. it. di N. Pierri, Genova, il
melangolo, 1990 (Natural Right and History, Chicago, The Uni-
versity of Chicago, 1953).

Tannehill, Morris e Tannehill, Linda, The Market for Liberty, San Fran-
cisco, Fox & Wilkes, 1993 (1970).

Tilly, Charles (ed.), The Formation of National States in Western Europe,
Princeton, Princeton University Press, 1975.

Tommaso, Questiones disputatae De Veritate.

Vanni Rovighi, Sofia, Introduzione allo studio di Kant, Brescia, La
Scuola, 1968 (seconda edizione).

Van Parijs, Philippe, “Why Surfers Should be Fed: The Liberal Case
for an Unconditional Basic Income”, Philosophy and Public Affairs,
vol. 20, 2, spring 1991, pp.101-131.

Van Parijs, Philippe, Che cos’e una societa giusta?, trad. it. di M. Mani-
sco, Firenze, Ponte alle Grazie, 1995 (Qu est-ce qu’une société juste?
Introduction a la pratique de la philosophie, Parigi, Seuil, 1991).

Vaughn, Karen I., “Who owns the children? Libertarianism, feminism,
and property”, Reason Papers, n.18, fall 1993, pp.189-200.

Villey, Michel, Philosophie du droit; tomo primo: Définitions et fins du
droit, Parigi, Dalloz, quarta edizione, 1986; tomo secondo: Les
movyens du droit, Parigi, Dalloz, seconda edizione, 1984.

206



Weber, Max, Economia e societa, trad. it. di P. Rossi, Milano, Edizioni
di Comunita, 1968 (Wirtschaft und Gesellschaft, Tiibingen, Mohr,
1922).

Weisser, Michael R., Criminalita e repressione nell’Europa moderna, trad.
it. di D. Panzieri, Bologna, il Mulino, 1989 (Crime and Punishment
in Early Modern Europe, Hassocks, The Harvester Press, 1982,
seconda edizione).

Wildavsky, Aaron, Searching for Safety, New Brunswick, Transaction,
1988.

Wittgenstein, Ludwig, “Appunti di conversazioni con Wittgenstein”
(raccolti da Friedrich Waissman), in Legioni e conversazioni sul-
lestetica e la credenza religiosa, trad. it. di M. Ranchetti, Milano,
Adelphi, 1967, pp.19-25 (Wittgenstein und Wiener Kreis. Gesprache,
aufgezeichnet von Friedrich Waissman, a cura di Brian E. McGuin-
ness, terzo volume di Ludwig Wittgenstein, Schriften, Francoforte
sul meno, Suhrkamp, 1967).

Zanotto, Paolo, Il movimento libertario dagli anni Sessanta ad oggi: radici
storico-dottrinali e discriminanti ideologico-politiche, Siena, Di. Gips.
(Collana “Monografie”), 2000.

207






